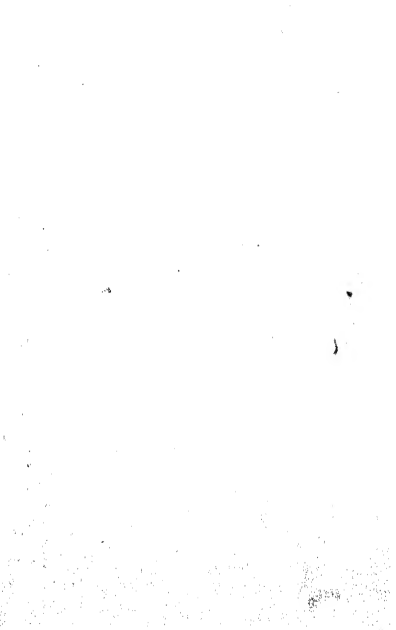
# GOVERNMENT OF INDIA DEPARTMENT OF ARCHAEOLOGY CENTRAL ARCHAEOLOGICAL LIBRARY

CLASS 7409

CALL NO. 294.3 Cha

D.G.A. 79.





# बुद्ध और बौद्ध-धर्म

ब्राचार्य श्रीचतुरसेन शास्त्री,

274.3

CENTRAL ARCH LEOLOGICAL
LIBRARY NEW DATEIL.

Acc. No. 1189
Call No. 294
Sold

प्रकाशक-

## हिन्दी-साहित्य-मण्डल

वांज़ार सीताराम, देहली।

प्रकाशक— हिन्दी-साहित्य-मेरांडल, बाज़ार सीताराम, देहली।

| CENTRAL .          | ARCHAE | EOLOGIGAL |
|--------------------|--------|-----------|
|                    | Y, NEW |           |
| Ace. No.<br>Dato 2 | 7409   | ?         |
| Dato 2             | 4.8.56 | /-<br>    |
| Call Nu. 29        | 44:3/  | 2         |
|                    | 1.00   | in        |

प्रथमवार १२५० सितम्बर १६४० मुल्य तीन रुपये

> मुद्रक— **भारत प्रिटिंग वक्स,** बांज़ार सीताराम, देहली।

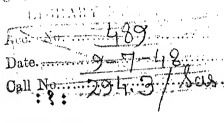
# विषय सूची

| १महान बुद्ध                                         |       |
|-----------------------------------------------------|-------|
| २बुद्ध धर्म के दार्शनिक सिद्धान्त                   | २     |
| <b>२</b> —बुद्ध धर्म की श्राचार सम्बन्धी श्राज्ञाऐं | *     |
| ४ बौद्ध सघ                                          | યુ    |
| ५बौद्ध धर्म के भेद                                  | Ęŧ    |
| ६वौद्ध के धर्म साम्राज्य का विस्तार                 | و٠    |
| ७बौद्ध धर्म साहित्य                                 | 994   |
| ८बौद्ध काल का सामाजिक जीवन                          | 9 34  |
| ६—बौद्ध धर्म में स्त्रियों का स्थान                 | 984   |
| १० महान बुद्ध साम्राट ऋशोक                          | 94    |
| ११बौद्ध काल का सामाजिक जीवन                         | २ १४  |
| १२एक राज कनिष्ठ श्रन्तिम बौद्ध सम्राट               | २३७   |
| १२—दो श्रमर बौद्र भिन्नु                            | २३६   |
| १४—बुद्ध गया                                        | રહપ્ર |
| १५—नालन्द विश्व विद्यालय                            | र⊏०   |
| ६बौद धर्म का अस्त                                   | 3 9 3 |

### भूल सुधार

कम्पोज़ीटरों की असावधानी से पेज १६० के आगे १६१ की बजाय १७७ से शुरू हो गया है, इस तरह १६ पेज के पेज नम्बर छूट गये, मैटर का सिलसिला बराबर है उसमें कोई छूट नहीं है। पाठक सुधार लें।

—प्रकाशक



#### महान् बुद्ध

भारत तर्ष में २६०० वर्ष पूर्व मगध साम्राज्य का बड़ा भारी प्रताप था। यह राज्य आजकल के दिल्ला विहार में—गंगा के दिल्ला में शोमा नदी तक फैला हुआ था। इसकी राजधानी राज-गृह नगरी थी। इसके उत्तर में प्रवल लिच्छि वियों का गणतन्त्र राज्य था। लिच्छि वियों की राजधानी वैशाली थी जो गङ्गा के उत्तर में थी।

त्राज जिसे पूर्वी विहार कहते हैं, वह देश उस समय अङ्ग देश के नाम से विख्यात् था। गङ्गा के उत्तर-पश्चिम के किनारों पर कौशलों का राज्य था, जिसकी प्राचीन राजधानी अयोध्या उजड़ चुकी थी और नवीन राजधानी श्रावस्ती खूब हरी-भरी थी। दिच्या की खोर काशियों का प्राचीन राज्य था जो इस समय श्रावस्ती के राजाओं के आधीन था। कौशल राज्य के पूर्व की और रोहणी नदी के दोनों किनारों पर आमने-सामने दो स्वतन्त्र जातियाँ शासन कर रही थीं। उनमें एक 'शाक्य' और दूसरी "कोली" जाति थी। इन जातियों का स्वातन्त्र्य उनके सामर्थ्य के आधार पर नहीं था; किन्तु मागधों और लिच्छवियों के साथ की दुई

सिन्धयों के आधार पर था। शाक्यों की राजधानी "किपिलवस्तु" थी, और जिस समय का हम उल्लेख कर रहे हैं, उस समय शाक्यों की गद्दी पर महाराज शुद्धोधन थे। मगध की गद्दी पर विश्व-विख्यात सम्राट् विम्बसार थे और कौशलों की गद्दी पर महाराज प्रसेनजित थे। शाक्यों और कोली सर्दारों का परस्पर खूब मेल-जोल और सम्बन्ध था। महाराज शुद्धोधन ने कोली महाराज की दो कन्याआं को ब्याहा था।

विवाह के बहुत समय बाद इन दोनों में से बड़ी बहन के गर्भ रहा। प्रसव से कुछ समय पहिले उस समय की रीत्यानुसार वह राजकन्या पिता के घर प्रसव कराने को भेज दी गई, लेकिन मार्ग में ही लुम्बिनी नामक बनमें उसके पुत्र पैदा हुआ। पुत्र-सहित रानी पिता के घर पहुँची और सातवें दिन मर गई। फलतः छोटी बहन ने उस बच्चे को पाला। यही बच्चा भविष्य में महान् बुद्ध होकर प्रसिद्ध हुआ।

उसका नाम सिद्धार्थ रक्खा गया; लेकिन उसकी राशि का नाम गौतम था। शाक्यों का उत्तराधिकारी होने के कारण उसे शाक्य सिंह भी कहा जाता था। श्रंत में उसने महान् ज्ञान प्राप्त किया श्रीर अपने को बुद्ध कहकर प्रसिद्ध किया। १८ वर्ष की अवस्था में उसने यशोधरा को स्वयंवर रीति से वरा, जो उसके माता ही के घराने की कन्या थी। इस परम सुन्दरी राजकुमारी के साथ १० वर्ष तक वह सब प्रकार के लौकिक सुख भोगता रहा। अन्त में पुत्र उत्पन्न होने के दिन ही उसने गृहत्याग किया और

संसार के दुःखों से दूर रहने के लिए सन्मार्ग की खोज में श्रप्रसर हुँत्रा।

इसके पूर्व वह निरन्तर मनुष्य-जाति के पाप और दुःखों पर गंभीरता और सहानुभूति के साथ विचार करता रहता था। उसने धन और अधिकार की निस्सारता को अच्छी तरह समभ लिया था। अधिकार और धन से अलग रहकर, वह कोई ऐसी वस्तु प्राप्त करने की खोज में था जो न तो धन और न अधिकार से मिल सकती थी। राजमहल के सुखों और विलास के जीवन में भी, उसके हृद्य में मनुष्य-मात्र के दुःख दूर करने की अभिलाषा थी। और वह अभिलाषा एक प्रवल और अनिवार्य कामना हो उठी। उसने एक निर्वल, वृद्ध मनुष्य को देखा और जाना कि प्रत्येक मनुष्य को ऐसा होना अनिवार्य है। फिर उसने एक रोगी मनुष्य को देखा और जाना कि प्रत्येक मनुष्य इसी प्रकार रोगी हो सकता है। उसने एक वीतराग संन्यासी को देखा और उसकी इच्छा हुई कि वह भी सब-कुछ त्यागकर विरक्त बन जाय।

इसी समय उसके एक पुत्र हुआ। पुत्र उत्पन्न होने का समा-चार जब उसे मिला, वह एक नदी के किनारे एक वाटिका में बैठा हुआ था। समाचार सुनते ही उसने कहा—यह एक नया और मजबूत बन्धन और तथ्यार हुआ, जिसे अब तोड़ना ही पड़ेगा।

जिस समय यह हर्ष समाचार सम्पूर्ण राज्य में बड़ी प्रसन्नता के साथ सुना गया और राज्य-उत्तराधिकारी के जन्म के उपलच में आनन्द और उल्लास की ध्वनि से किपलवस्तु गूँज रहा था, गौतम नगर को लौटा। वहाँ चारों श्रोर से उसपर बधाइयों की बौछार हुई। युवती स्त्रियाँ कह रही थीं कि ऐसे सुकुमार पुत्र से इसके माता-पिता धन्य हुए। एक युवती ने उससे कहा— यह तुम्हारा सबसे बड़ा सुख है। गौतम ने सममा कि यह पाप श्रौर पुनर्जन्म से मुक्ति पाने का संकेत है। श्रौर उसने श्रपना मोतियों का हार उतार कर उस युवती को दे दिया।

उसी रात्रि को गौतम ने ऋपनी पत्नी के शयनागार में जाकर देखा—सुगन्धित दीपकों से कमरा जगमगा रहा है । उसकी पत्नी चारों त्रोर फूलों से घिरी हुई सुख-निद्रा में सो रही है, उसका एक हाथ बच्चे के सुकोमल चेहरे पर है। यह बड़े सुख और त्रानन्द का दृश्य था। उसके मन में यह इच्छा हुई कि इन तमाम इहलौकिक सुखों को छोड़ने से पहले, वह एक बार ऋपने बच्चे को गोद में उठाकर प्यार करे; पर वह एकदम रुक गया, कदाचित् बच्चे की माँ जग उठे और उसकी प्रार्थनाएं उसके हृद्य को हिला दें और उसके संकल्प में बाधा पड़े। ऐसा विचार कर वह चुपचाप घर से वाहर निकल गया। एक ही चए। में इस अन्धकार के अन्दर उसने अपने अधिकार, सुख, अपनी उच मर्यादा, राजकुमार के पद को, अपने सुखद स्नेह की भावना को, युवती पत्नी और उसकी गोद में उस सोये हुए सुकोमल बच्चे के प्रति प्रगाढ़ प्रेम को त्याग दिया। वह महान् त्यागी बनकर एक निर्धन विद्यार्थी और गृहहीन पथिक की भाँति निकल पड़ा। उसका स्वामी-भक्त नौकर चन्न उसके साथ था। उसने हमेशा साथ रहने का बहुत आग्रह

किया; परन्तु गौतम ने उसे वापिस कर दिया श्रौर वह श्रकेला ही राजगृह की श्रोर चल दिया।

राजगृह मगध सम्राट् बिम्बसार की राजधानी थी। वह बड़ी-बड़ी घाटियों के बीच पाँच पहाड़ियों से घिरी हुई थी। अनेकों साधु और संन्यासी इन पहाड़ियों की गुफाश्रों में रहते थे, और वे ध्यान और अध्ययन करने के कारण बहुत प्रसिद्ध हो गये थे। वह घाटियां नगर से कुछ दूर थीं। गौतम अलार नामक संन्यासी के पास कुछ दिन रहा और फिर उद्रक संन्यासी के पास रहकर उसने हिन्दू दर्शन-शास्त्र सीखा; लेकिन इससे उसको सन्तोप न हुआ।

गौतम यह जानना चाहते थे कि क्या तपस्या करने से दैवी-राक्ति और ज्ञान प्राप्त हो सकते हैं ? वह उर्वला के जंगल में—जो श्राधुनिक बौद्ध-गया के निकट था, गया और ४ साथियों के साथ ६ वर्ष तक कठोर तपस्या की श्रीर बड़े कष्ट सहे। इससे सर्वत्र उसकी ख्याति हुई; क्योंकि श्रज्ञानी लोग उसे बड़ी पूज्य दृष्टि से देखते और बहुत जल्द प्रभावित होते थे; परन्तु गौतम, जिस वस्तु की खोज में था, वह उसे न मिली।

एक दिन अत्यन्त दुर्बलता के कारण वह गिर पड़ा। उसके शिष्यों ने समभा कि वह मर गया, लेकिन जब वह होश में आया, तो उसने निश्चय किया कि ये तपस्याएं व्यर्थ हैं और उन्हें छोड़ दिया। इसके शिष्यों ने इसपर घृणा प्रकट की और इसे छोड़कर वे बनारस चले गये।

अब गौतम अकेला निरञ्जरा नदी के तट पर भ्रमण करने लगा। उन दिनों एक कृषक कन्या सुजाता नित्य प्रातःकाल उसे भोजन दे स्राती थी। स्रौर वह प्रसिद्ध बोधि-वृत्त के नीचे बैठकर विचार किया करता था। वह बहुत समय तक विचार करता रहा। डसके ऋतीत जीवन के दृश्य उसके सामने ऋाते रहे। इन्द्रियों की वासना त्रादि ने उसे ललचाया। जो विद्या उसने त्रावतक प्राप्त की थी, वह उसे व्यर्थ-सी मालूम हुई श्रीर जो तपस्याएं उसने की थीं, वह भी निष्फल ज्ञात हुईं। बराबर उसकी यह इच्छा होती रही कि वह अपनी प्रिय पत्नी के पास, अपने छोटे बचे के पास जो अब ६ वर्ष का हो गया होगा, अपने माता-पिता के पास और श्रपनी राजधानी को लौट जाय, लेकिन उसे संतोष न होता था। वह सोचता था कि जिस काम में अपने-आपको लगाया है उसका क्या होगा ? वह चिरकाल तक इन विषयों पर सोचता रहा। अन्त में उसके सब सन्देह दूर हुए और सत्य का प्रकाश उसकी आँखों के सामने चमकने लगा।

यह वह सत्य था—जिसे न तो विद्या और न तपस्या ही सिखा सकती है। उसने कोई नया तत्त्व नहीं जाना और न कोई नया ज्ञान प्राप्त किया; किन्तु उसके धार्मिक स्वभाव और द्यालु हृद्य ने यह बता दिया कि पवित्र जीवन, प्रेम और द्या का भाव सबसे उत्तम तपश्चर्या है। प्राणी-मात्र से प्रेम करना आत्मोन्नित का सबसे उत्तम मार्ग है—यह नई बात उसने मालूम की। और उसने अपने-आपको 'बुद्ध' के नाम से प्रकट किया।

वह अपने पाँचों शिष्यों को यह नवीन सत्य बताने के लिए काशी गया। मार्ग में उसे उपक नामक मनुष्य मिला जो जीवन-भर योगियों के साथ रहा था। उसने गौतम को गम्भीर और शाँत देखकर पूछा—"कहो, तुमने किस विचार से संसार त्यागा है, तुम्हारा विचार क्या है, तुम्हारे गुरु कौन हैं?"

गौतम ने कहा—''मेरा कोई गुरु नहीं। मैंने सब कामनाश्चों का दमन किया, मैंन इन्द्रियों पर विजय प्राप्त की, मुक्ते महान ज्ञान हुआ, मैंने निर्वाण प्राप्त किया, मैं संसार में अमरत्व का ढिंढोरा पीटने काशी जा रहा हूँ।" उपक ने उसपर विश्वास न किया और दूसरा रास्ता पकड़ा।

शाम के समय गौतम ने बनारस में प्रवेश किया। वहाँ उसे उसके पुराने शिष्य मिले और उन्हें उसने अपना नया सिद्धान्त बतलाया। उसने कहा—''हे शिष्यो! जिन्होंने संसार को त्याग दिया है, उन्हें ये दो बातें कभी नहीं करनी चाहिये—(१)जिन बातों से मनोविकार उत्पन्न होते हों, वे बातें। (२) तपस्याएं जो केवल दु:ख देनेवाली हैं और जिनसे कोई लाभ नहीं।

इन दोनों बातों को छोड़कर बीच का मार्ग प्रहर्ण करो जिसको 'बुद्ध' ने प्रकट किया है। इससे मन को शान्ति और पूर्ण आनन्द अर्थात् निर्वाण प्राप्त होता है। और तब उसने दुःख, दुःख के कारण और दुःखों को नाश करने के सम्बन्ध की बातें बताईं, और उसने अपनी प्रसिद्ध म शिचाएं दीं—

(१) यथार्थ विश्वास (२) यथार्थ उद्देश्य (३) वथार्थ भाषण

(४)यथार्थ कार्य (४) यथार्थ जीवन (६) यथार्थ उद्योग (७) यथार्थ मनस्थिति (८) यथार्थ ध्यान ।

उसने कहा—हे भिचुत्रों ! ये प्राचीन सिद्धान्त नहीं हैं।

उसने काशी के उग्ग नामक मठ में ब्रैठकर सत्य के राज्य के इस प्रधान पहिये को चला दिया, जो किसी ब्राह्मण के द्वारा, किसी भी देवता के द्वारा, या त्रीर किसी के द्वारा, कभी नहीं उलटाया जा सकता था। पाँचों शिष्यों ने इसके धर्म को स्वीकार किया, श्रीर वे ही इसके सबसे पहले शिष्य हुए।

इसके पश्चात् काशी के प्रसिद्ध सेठ के पुत्र यश इसका गृहस्थ शिष्य हुआ। इसके तीन महल जाड़ा, गर्मी, वर्षा के लिए आलग थे।

एक दिन, रात्रि को वह जग पड़ा श्रीर कमरे में उसने गायि-काश्रों को सोते हुए देखा। वे सब बेसुध पड़ी थीं। उनके कपड़े श्रीर गाने-बजाने का साज-सामान श्रादि भी श्रस्तव्यस्त पड़ा था। इस युवक ने, जो सुख के जीवन से तृप्त हो चुका था, जो-कुछ देखा, उससे इसे घृणा हुई श्रीर उसने गंभीरता से सोचते हुए कहा—शोक! कैसा दुःख श्रीर कैसी विपत्ति है। श्रीर वह घर से बाहर चल दिया।

प्रभात का समय था । गौतम ने उसे देखा—वह इधर-उधर घूमकर वायु-सेवन कर रहा था । उसने उसे यह कहते हुए सुना-शोक ! कैसा दु:ख और कैसी विपत्ति है !!

उसने इससे कहा—हे यश ! यहाँ आकर बैठो, मैं तुम्हें सत्य का मार्ग सिखाऊँगा। यश ने बुद्ध के मुख से उस सत्य को सुना। जब उसके माता-पिता त्रार उसकी पत्नी ने यह सुना, तो वे भी बुद्ध के शिष्य हो गए।

काशी में, पाँच महीने के अन्दर, गौतम ने ६० शिष्य बनाए और उन्हें मनुष्य-मात्र को मुक्ति-मार्ग बताने के लिए भिन्न-भिन्न दिशाओं में भेज दिया और कहा—'हे भिन्नुओ! अब तुम जाओ, बहुतों के लाभ के लिए, बहुतों की भलाई के लिए अमण करो, और तुम इस सिद्धान्त का प्रचार करो जो प्रारम्भ में उत्तम है, मध्य में उत्तम है और अन्त में भी उत्तम है।' गौतम के उन अनुयाइयों ने गुरु की पवित्र आज्ञा का पालन किया। गौतम स्वयं गया को गया और यश काशी में रहा।

गया में, गौतम ने चार युवकों को अपना शिष्य बनाया जिनमें से एक काश्यप था, जो वैदिक-धर्म का बड़ा भारी अनुयायी था और साथ ही बड़ा भारी दार्शनिक भी प्रसिद्ध था। उनको शिष्य बनाने के कारण गौतम की बड़ी भारी प्रख्याति हुई। काश्यप तथा उसके शिष्यगण ने अपने बाल खोल दिये और अग्नि-होत्र तथा पूजा की सामग्री नदी में फेंक दी और बुद्ध से उपसम्पदा-विधान प्रहण किया।

काश्यपों के धर्म परिवर्तन से गया में बड़ी भारी हलचल उत्पन्न हो गई त्रौर शीघ्र ही गौतम के एक हजार शिष्य बन गये। फिर वह उन सबको लेकर राजगृह की तरफ पहुँचा।

सम्राट्र बिम्बसार को जब यह पता चला तो वह अनेकों

ब्राह्मणों और दरबारियों को साथ लेकर दुद्ध के पास गया। वहाँ जब उसने बुद्ध के पास महान् काश्यप को बैठे हुए देखा तो उसे यह सन्देह हुआ कि गौतम काश्यप का शिष्य है या काश्यप गौतम का।

गौतम ने राजा के सन्देह को समभा और उसने काश्यप से पूछा—'हे काश्यप ! तुम कहो कि तुमने कौन-सा ज्ञान प्राप्त किया है, जिसके कारण तुमने अपना अग्नि-होत्र करना छोड़ दिया ?'

काश्यप ने उत्तर दिया—हमने शान्ति की अवस्था देखी हैं और हम अग्नि-होत्र से प्रसन्न नहीं हैं। राजा यह सुनकर बहुत प्रसन्न हुआ और लाखों सेवकों के साथ गौतम का शिष्य होगया। और दूसरे दिन के लिए अपने यहाँ भोजन करने का निमन्त्रण दे गया।

दूसरे दिन गौतम अपने सब शिष्यों को साथ लेकर राज-भवन में आए। मगध के निवासियों ने जब इस महान् उपदेशक को इस अवस्था में देखा तो वे बड़े प्रभावित हुए।

राजा ने उसके रहने के लिए बेलीबन में एक कुझ बनवा दिया और वहाँ गौतम अपने साथियों के साथ कुछ समय तक रहा। इधर उसने दो प्रसिद्ध पुरुषों को जो कि सारीपुत्र और मोग्गलायन के नाम से विख्यात थे, अपना शिष्य बनाया।

बुद्ध श्रीर उसके शिष्य उषाकाल में उठते श्रीर नित्य कर्म से निवृत्त होकर श्राध्यात्मिक वार्तालाप में लग जाते। इसके पश्चात् वह श्रपने शिष्यों के साथ नगर की श्रीर जाते। यह प्रसिद्ध पुरुष जो सम्पूर्ण भारतवर्ष में आदर से देखा जाने वाला था और जिसके सम्मुख राजा लोग भी सिर मुकाते थे, जब हाथ में भिन्ना-पात्र लेकर गिलयों और रास्तों में द्वार-द्वार बिना कुछ प्रार्थना किये नीची दृष्टि किये हुए चुपचाप खड़ा हो जाता तब लोग भोजन का एक आस भिन्ना-पात्र में डालते और ११ प्रास भोजन लेकर वह उसी प्रकार नीची दृष्टि किये हुए अपने स्थान को लौट जाता। हजारों मनुष्य इस महान त्यागी पुरुष को इस अवस्था में देखकर उसे सिर मुकाते थे। वह छी-पुरुषों को समान भाव से उपदेश देता था। इस काल में खियाँ पुरुषों के बुद्धि-विषयक-जीवन में सम्मिलित थीं। और वे महत्वपूर्ण विषयों पर विचार करने की अधिकारिणी मानी गई थीं।

जब गौतम की ख्याति उसकी जन्म भूमि तक पहुँची तो उसके वृद्ध पिता ने उसे एक बार देखने की इच्छा प्रकट की। पिता का निमन्त्रण पाकर बुद्ध किपलवस्तु गये और अपने नियमानुसार नगर के बाहर एक कुञ्ज में ठहर गये। उनके पिता और नम्बन्धी उनसे मिलने को स्वयं वहाँ गए और दूसरे दिन गौतम स्वयं नगर के अन्दर आए। लोगों ने देखा कि वह महान पुरुष उन्हीं लोगों के सामने भिन्ना-पात्र लेकर एक-एक प्राप्त भिन्ना माँग रहा है जिसे वे अपना स्वामी और राजकुमार मानते थे। ऐसा देखकर नगर में हाहाकार मच गया। वृद्ध शुद्धोधन ने अपने पुत्र को इस प्रकार भिन्ना माँगने से रोका, और कहा— हम लोग प्रतापी योद्धाओं के वंशज हैं। हमारे यहाँ कभी किसी ने भिन्ना नहीं माँगी। तब

बुद्ध ने कहा—आपकी उत्पत्ति अवश्य ही राजवंश में हुई है, लेकिन मेरी उत्पत्ति प्राचीन बुद्धों के वंश में है—और यह मेरी वंश परम्परा है।

जब गौतम राजभवन में त्राए, तो उनके क़ुदुम्बी स्त्री त्रीर पुरुष उनको देखने वहाँ पहुँचे । बुद्ध ने देखा कि उनकी परित्यक्ता पत्नी यशोधरा उनको देखने नहीं त्राई। बुद्ध ने जब पूछा कि यशोधरा क्यों नहीं त्राई, तो उसने दुःख-पूर्ण गर्व से कहला भेजा कि यदि उनकी दृष्टि में मैं कुछ हूँ तो उन्हें स्वयं मेरे पास आना चाहिए। गौतम अपने दो प्रधान शिष्यों को साथ लेकर उसके महल में गये। जब यशोधरा ने ऋपने उस सुन्दर राजकुमार स्वामी को, सिर मुंडाये त्रौर पीत-वस्त्र धारण किये हुए संन्यासी के वेश में श्रपने महल में श्राते देखा तो वह श्रपने-श्रापको न सम्भाल सकी श्रीर पछाड़ खाकर पृथ्वी पर गिर पड़ी। फिर उसने होश में श्राकर तुरन्त समभ िलया कि वह उसके वे पति श्रौर राजकुमार नहीं हैं, और अब उन दोनों के बीच में बड़ा अन्तर हो गया है। वह धैर्यपूर्वक उठ खड़ी हुई श्रौर उसने बुद्ध के नये सिद्धान्तों को सुना।

यशोधरा ने बुद्ध से अनुरोध किया कि वह भिन्निणयों का भी एक सम्प्रदाय क़ायम करें। बुद्ध ने वैसा ही किया और यशोधरा सबसे पहिली भिन्नुणी हुई। इसके बाद गौतम का पुत्र राहुल भी बौद्ध-धर्म का अनुयायी हो गया। इससे गौतम के वृद्ध पिता को बड़ा भारी दुःख हुआ और उसने गौतम से शिकायत की। तबसे बुद्ध ने यह नियम बनाया कि भविष्य में कोई भी बालक विना उसके माता-पिता की सम्मति के भिन्न नहीं बनाया जायगा।

जब बुद्ध राजगृह को लौट रहा था तब वह मल्लों के नगर अनूपया में ठहरा और कोली तथा शाक्य-वंश के बहुत से पुरुपों को अपना शिष्य बनाया। शाक्य-वंश का कुमार अनिरुद्ध अपनी माँ के पास गया और उससे भिन्नु होने की आज्ञा माँगी। उसकी माँ ने कहा—यदि शाक्यों के राजा फड़िय संसार त्यागकर भिन्नु हो जायँ तब तू भी भिन्नु हो जाना। तब अनिरुद्ध फड़िय के पास गया और उन दोनों ने उसी सप्ताह में बौद्ध-धर्म को प्रहण करके भिन्नु होने का निश्चय कर लिया।

इस प्रकार शाक्य राजा, फड्डिय, अनिरुद्ध, आनन्द, भृगु, किविल और देवदत्त सब मिलकर अपने-अपने महलों से निकलं, मानों वे आनन्द बिहारके लिए जा रहे हों। उनके साथ प्रसिद्ध हजाम उपाली भी था। नगर से बाहर जाकर उन्होंने अपने रज्ञजड़ित वस्ना-भूषणों को उतारकर उपाली हज्जाम को दिये और कहा— हे उपाली! अब तुम घर को लौट जाओ, ये वस्तुएं तुम्हारे निर्वाह के लिए बहुत हैं। लेकिन उपाली दूसरे ही प्रकार का आदमी था, उसने लौटने से इन्कार किया। ये सब लोग बुद्ध के पास गए और भिन्नु बन गए।

फड्डिय ने जब भिन्नु-धर्म ग्रह्ण किया तो वह बड़ी प्रसन्नता से कहने लगा—वाह सुख! वाह सुख !गौतम ने उससे इसका कारण पूछा तो उसने बतलाया—हे मालिक! पहले जब मैं राजा था तो मेरे भवन के भीतर और बाहर, देश की सीमा में और सीमा के बाहर—बहुत-से मेरे शरीर-रच्चक थे। और इस प्रकार रच्चा की जाने पर भी मैं भय, चिन्ता और सन्देह का पात्र बना हुआ था; किन्तु अब, जबिक मैंने सब-कुछ त्याग दिया और इस एकान्त वन में इस वृत्त के नीचे बैठा हुआ हूँ—तो मुक्ते कोई भय, चिन्ता और सन्देह नहीं। मैं बहुत ही सुखी और सुरचित हूँ—मेरा हृदय एक हिरगा के समान शान्त है।

इन सात व्यक्तियों में से ऋागे जाकर कई एक बहुत ही प्रसिद्ध हुए।

श्रानन्द, गौतम का बहुत निकटस्थ प्रिय शिष्य हुत्रा श्रौर इस व्यक्ति ने गौतम की मृत्यु के पश्चात् राजगृह में ४०० भिचुत्रों की एक बड़ी भारी सभा बनाई, जिसमें बुद्ध के सब सिद्धान्तों श्रौर समस्त वचनों को फिर से दोहराया श्रौर एकत्रित किया गया।

उपाली यद्यपि हज्जाम था, लेकिन वह भी एक बड़ा प्रसिद्ध हुआ। आजतक विनय-पिटक के सम्बन्ध में उसके वाक्य प्रमा-िर्णित माने जाते हैं। इससे जाहिर है कि बुद्ध ने जो भिन्नु-संघ स्थापित किया था उसमें जाति-भेद बिल्कुल नहीं रक्खा गया था।

श्रनिरुद्ध, श्राम-धर्म्म-पिटक का सबसे बड़ा शित्तक हुश्रा।

देवदत्त कुछ समय बाद गौतम का विरोधी श्रौर शत्रु बन गया। उसने मगध के राजकुमार श्रजातशत्रु को, श्रपने ही पिता बिम्बसार को मार डालने के लिए उत्तेजित किया श्रौर गौतम के भी वध करने की चेष्टा की।

दूसरी वर्षा-ऋतु भी गौतम ने राजगृह ही में व्यतीत की। इसके वाद वह कौशलों की राजधानी श्रावस्ती में गया; जहाँ के राजा प्रसेनजित ने अपना कुंज उसके ठहरने को दिया। बुद्ध वहाँ ठहर कर वहाँ के निवासियों को उपदेश देते रहे। तीसरी वर्षा भी उसने राजगृह में व्यतीत की। इसके बाद वह चौथे वर्ष गंगा पार करके वैशाली गया और वहाँ एक कुंज में ठहरा। रोहिएी नदी के पानी के सम्बन्ध में कोलियों और शाक्यों में एक भगड़ा चल रहा था। बुद्ध ने उसका फैसला किया। इसके बाद वह फिर कपिलवस्तु गया। श्रौर श्रपने पिता की मृत्यु के समय वह उनकी सेवा में उपस्थित रहा। उसके पिता की, मृत्यु के समय ६७ वर्ष की त्र्यवस्था थी। विता की मृत्यु के पश्चात् उसकी विमाता त्र्रीर यशो-धरा स्वतन्त्र होगई त्रौर उन्होंने स्वतन्त्र रूप से बुद्ध-धर्म को ग्रह्मा किया। यग्रपि बुद्ध नहीं चाहता था कि स्त्रियों को भिच्मी बनाया जाय, किन्तु उसकी माता ने बड़ा श्राप्रह किया और वह वैशाली तक उसके साथ गई । त्र्यानन्द ने उसकी माता का पत्त लिया स्त्रीर उसने कहा—हे प्रभो ! जब श्वियाँ गृहस्थ को छोड़ दें **ऋौर बुद्धों के सिद्धान्तों को स्वीकार करें, तब क्या कारण है** कि वह उस कल्याए। को प्राप्त न कर सकें जिसको कि पुरुष प्राप्त करते हैं। त्र्याखिर बुद्ध ने स्त्रियों को भी भिच्चणी बनने की त्र्याज्ञा दे दी; लेकिन ऐसे नियम बना दिए कि वे हमेशा भिजुत्रों के श्राधीन रहें। इसके बाद वर्षा-ऋतु व्यतीत करने के लिए श्रपने धर्म प्रारम्भ के छठे वर्ष वह राजगृह को लौटा और बिम्बसारकी रानी चेमा को बुद्ध-धर्म में दिचित किया । ११वं वर्ष गौतम ने प्रसिद्ध विद्वान् भारद्वाज को बौद्ध बनाया ।

काशी में भारद्वाज के ४०० हल थे और वह एक बड़ा धन-सम्पन्न कृषक था। एक दिन जहाँ उसके नौकर ग़रीबों को भोजन बाँट रहे थे वहाँ उसने जाकर देखा कि स्वयं गौतम भिद्या के लिए खड़े हुए हैं। उसने गौतम को देखकर कहा—'हे सामन! में जोतता और बोता हूँ और जोत-बोकर खाता हूँ। तुमे भी जोतना और बोना चाहिए और जोत-बोकर खाना चाहिए।'

भगवत् ने कहा—'हे ब्राह्मण ! मैं भी जोतता श्रीर बोता हूँ श्रीर जोत-बोकर खाता हूँ।'

भारद्वाज ने कहा—िफर भी हम लोगों को पूज्य गौतम के हल-जुत्रा वगैरा नहीं दिखाई देते।

भगवत् ने उत्तर दिया—धर्म मेरा बीज, तपस्या वर्षा, ज्ञान जूआ श्रौर हल, विनय बन्धन श्रीर उद्योग मेरी बीज लादने की गाड़ी है—श्रीर वह मुक्ते निर्वाण को ले जाती है। वह सीधी मुक्ते उस स्थान को ले जाती है, जहाँ जाने से दु:ख नहीं रहता।

ब्राह्मण् भारद्वाज इस बात को सुनकर लिजत हुन्ना। श्रीर तत्त्वरण् बुद्ध का शिष्य हो गया।

१२वें वर्ष, उसने अपने जीवन में, सबसे बड़ी यात्रा की। वह मनल्ला को गया और बनारस होकर लौटा। तब उसने अपने २८ वर्ष के पुत्र राहुल को, प्रसिद्ध महासुत्त राहुल का उपदेश दिया। इसके दो वर्ष उपरान्त राहुल ने भिद्ध-धर्म प्रह्मा किया। अपना धर्म प्रकट करने के १४वें वर्ष वह फिर कपिलवस्तु गया और वहाँ उसने अपने चचेरे भाई महानाम से धर्म-चर्चा की, जो उसके पिता शुद्धोधन के उत्तराधिकारी भद्रक के स्थान पर शाक्यों का राजा हुआ था।

१७वें वर्ष उसने श्रीमती नामक वेश्या की मृत्यु पर व्याख्यान दिया; १६वें वर्ष उसने एक जुलाहे को सान्त्वना दी, जिसकी पुत्री किसी दुर्घटना-वश मर गई थी; १६वें वर्ष में उसने एक हिरण को छुड़ाया और जो शिकारी इस हिरण को मारना चाहता था उसे बौद्ध बनाया; २०वें वर्ष में उसने चुिलयवन के प्रसिद्ध डाकू श्रंगुलीमाल को श्रपना शिष्य बनाया। इसके पश्चात् बुद्ध २५ वर्ष तक गंगा की घाटियों में ही घूमता रहा और दुःखी तथा ग्ररीब मनुष्यों के गाँवों में जा-जाकर उन्हें उपदेश देता रहा। श्रगण्य मनुष्य छोटे और बड़े, निर्धन श्रौर धनवान उसके शिष्य बने। उसने सब पर अपने नियमों को प्रकट किया। उसके पवित्र जीवन, सहानुभूति-पूर्ण व्यवहार, और पवित्र धर्म की बड़ी भारी विख्याति हुई श्रौर उसके शिष्य भी बड़े श्रादर से माने जाने लगे। प्रजा श्रौर राजा दोनों ही उसके प्रति श्रादर के भाव रखते थे।

वह ८० वर्ष की अवस्था में मरा और इसके पूर्व ही उसके धर्म ने संसार में बड़ी प्रवत्तता और दृदता स्थापित कर ली थी, जोकि किसी बाह्मण, सामन या देवता के द्वारा इस संसार से नहीं उठाई जा सकती थी।

उसकी मृत्यु के पहले की घटनाओं का सम्पूर्ण वृत्तान्त बौद्ध

सूत्रों में मिलता है। गौतम की अन्तिम अवस्था के समय अविक उसकी युवावस्था के सब साथी और शिष्य मर चुके थे, यह गृढ़ महात्मा, उनके पुत्र और पौत्रों को उन्हीं पिवत्र नियमों का उपदेश देता रहा, जिनका उपदेश वह उनके पिताओं और दादों को दिया करता था।

यद्यपि उसके बहुत से पुराने साथी ऋौर शिष्य मर चुके थे, फिर भी उसका सबसे निकटस्थ शिष्य त्रानन्द छाया सदृश उसका अनुकरण करता हुआ, साथ ही था। राजगृह के वृद्ध सम्राट्र बिम्बसार ऋब न थे। उनका लोभी ऋौर दुष्ट पुत्र ऋजातशत्रु मगध की गद्दी पर था। यद्यपि त्र्यजातशत्रु गौतम का भक्त त्र्यौर शिष्य न था; किन्तु वह इतने बड़े महात्मा का कुछ नुकसान भी न कर सकता था, ऋतः वह बुद्ध का ऊपर से तो सत्कार करता था। अजातशत्रु जब मगध का सम्राट्र बना, तो मगध में गंगा के **उत्तरी किनारे पर मैदान में, जो प्रबल वि**ज्जयन जाति रहती थी **उसकी तरफ उसका ध्यान गया श्रोर उसने उन्हें नष्ट** करने का निश्चय किया। इस समय गौतम गृधकूट पर रहता था जोकि उन ४ पहाड़ियों में सबसे बड़ी थी। ऋजातशत्रु ने ऋपने मन्त्री सुनीत को गौतम के पास यह पूछने को भेजा कि यदि विज्ञयनों पर श्राक्रमण किया जाय तो उसका क्या परिणाम होगा। गौतम राजात्रों का सत्कार करने वाला श्रीर खुशामदी त्रादमी न था। उसने कहा-जबतक विज्ञयन लोग परस्पर सुसंगठित रहेंगे तब-तक उनका पतन नहीं होगा।

उस समय जबिक गौतम गृध्रकूट के निकट रहता था, वह पाटलीपुत्र और अम्बलितका आदि आमों में भ्रमण किया करता था। पाटलीप्राम उस समय एक छोटा-सा प्राम था; लेकिन मगध का प्रधान मन्त्री सुनीत विज्ञयनों का मुकाबला करने के लिए वहाँ एक किला बना रहा था। उस किले के निर्माण के बाद ही इस नगर की बड़ी उन्नति हुई और इसके बाद प्रसिद्ध मौर्य सम्नाट्ट चन्द्रगुप्त ने इसे अपनी राजधानी बनाया। अब भी वह भारतवर्ष के सबसे बड़े नगरों में गिना जाता है। गौतम ने यह भविष्यवाणी की थी कि यह नगर आगे चलकर बहुत प्रसिद्ध होगा। उसने आनन्द से कहा था—हे आनन्द! यह नगर सब प्रकार के धंधों, शिल्प और वाणिज्य-ज्यापार का केन्द्र होगा।

एक बार अजातरात्र ने गौतम को भोजन का निमन्त्रण देकर उसे मीठी रोटियाँ खिलाई थीं। वहाँ से वह कोटिमाम और कोटिमाम से नादिक को गया और वहाँ एक ईंटों की सराय में ठहरा जोकि यात्रियों के ठहरने के लिए बनाई गई थी। वहाँ पर उसने आनन्द को वह सारगर्भित उपदेश दिया कि जिसके द्वारा प्रत्येक शिष्य जान सकता है कि उसने निर्वाण प्राप्त किया है या नहीं। उस झान का अभिप्राय यह था—यदि वह मन में यह निश्चय कर ले कि उसे बुद्ध में विश्वास है, संघ में विश्वास है और धर्म में विश्वास है, तो उसकी मुक्ति हो गई। बुद्ध, धर्म और संघ ये बुद्ध-धर्म के तीन मुख्य सिद्धान्त हैं।

नादिक से गौतम वैशाली गया, जो गङ्गा के उत्तरी किनारे,

प्रवत लिच्छवियों की प्रसिद्ध राजधानी थी। वहाँ वह अम्बपालिका की अाम की बाड़ी में ठहरा। अम्बपालिका इस नगर की एक प्रख्यात वेश्या थी। गौतम का त्र्याना सुनकर वह उसके पास गई। उसने उसे दूसरे दिन अपने यहाँ भोजन करने का निमन्त्रण दिया। गौतम ने उसे स्वीकार कर लिया। जब लिच्छवियों के राजकुमारों ने सुना कि बुद्ध त्राए हैं श्रौर वह श्रम्बपालिका की बाड़ी में ठहरे हैं, तब उन्होंने बहुंत-सी सुन्दर गाड़ियाँ तैयार करवाई श्रीर उनपर चढ़कर वे बुद्ध के पास गए। उनमें से कुछ काले और लाल रंग के थे त्रौर वैसे ही वस्त्र त्रौर उसी तरह के त्राभूषण पहने हुए थे; उनमें से कुछ गौर वर्ण के पुरुष सफेद श्रौर लाल रंग के वस्न तथा वैसे ही त्राभूषण पहने हुए थे; उनमें से कुछ लाल रंग के पुरुष सफेद बस्न और वैसे ही आमृषण पहने हुए थे; कुछ सुन्दर वर्ण के पुरुष सफेद खीर उच्वल वर्ण के वस्न तथा त्राभूषरा पहने हुए थे।

अम्बपाली ने युवा लिच्छिवियों के पिहिये से पिहिया लगाकर, धुरे से धुरा मिलाकर, और जुए से जुआ अड़ाकर अपना रथ हाँका। तब लिच्छवी राजकुमारों ने पूछा—हे अम्बपाली! इसका क्या कारण है कि तू हमारे रथ के बराबर रथ हाँक रही है ?

अम्बपाली ने उत्तर दिया—हे मेरे प्रभो ! मैंने महान् बुद्ध और उनके शिष्यों को कल भोजन का निमन्त्रण दिया है और उन्होंने उसे स्वीकार कर लिया है। तब उन्होंने कहा—'हे अम्बपाली! हम लोगों से तू एक लाख रुपये ले ले और यह भोजन हमें करा लेने दे।'

तब उसने बतलाया कि यदि आप यह तमाम वैशाली और उसके आधीन के राज्य भी मुफे दे दें, तो भी मैं यह प्रतिष्ठा की दावत आपको न दूँगी। तब लिच्छवियों ने यह कहकर हाथ पटके कि इस अम्बपाली ने हम लोगों को हरा दिया और अब यह हम से बढ़ गई। वह अम्बपाली की बाड़ी में गये और वहाँ बुद्ध को देखा। उन्होंने बुद्ध को भोजन का निमन्त्रण दिया, लेकिन बुद्ध ने उत्तर दिया—'हे लिच्छवियों! मैंने अम्बपाली का निमन्त्रण स्वीकार कर लिया है।

जब दूसरे दिन गौतम और उसके शिष्य अम्बपाली के यहाँ भोजन करने गए, तो उसने उन्हें मीठे चावल और मीठी रोटियाँ खिलाईं। जब बुद्ध भोजन करके तृप्त हुए, तब उन्होंने अम्बपाली को उपदेश दिया। बुद्ध का उपदेश सुनकर अम्बपाली ने अपना वह विशाल महल और अनुल सम्पत्ति बौद्ध-संघ के लिए दे दी और ख़ुद बौद्ध भिद्धाणी हो गई।

श्रम्बपाली की बाड़ी से गौतम पावा गए। वहाँ उसने श्रपनी मृत्यु को निकट श्राते देखा, तब उसने श्रानन्द से कहा—"मैं बहुत वृद्ध श्रीर कमजोर हो गया हूँ। श्रब मेरी मृत्यु के दिन नजदीक श्रा गए हैं। इसलिए, हे श्रानन्द ! तुम खुद श्रपने लिए प्रकाश हो श्रीर श्रपने लिए रक्तक हो। मेरे बाद तुम किसी दूसरे बाह्री रक्तक की शरए। न लेना, रक्तक की भाँति सत्य में दृढ़ रहना।"

गौतम ने एक बार फिर ऋपने शिष्यों को ऋपने धर्म का तत्त्व बताया ऋौर उसने उन्हें इसपर दृढ़ रहने की ऋाज्ञा दी।

श्रन्तिम बार फिर वह वैशाली गया श्रोर वहाँ से बलिशाम, हिस्तिश्राम, श्रम्बश्राम, जम्बुश्राम श्रोर भृगुश्राम गया श्रोर वहाँ से फिर वह पावा गया। वहाँ चेदी ने जो लोहार था, उसे भोजन के लिए निमन्त्रण दिया श्रोर उसे मीठे चावल, मीठी रोटियाँ तथा कुछ सूखा सूत्रर का माँस खिलाया। गौतम दिर्द्रों की वस्तुश्रों को कभी श्रस्वीकार नहीं करता था; परन्तु सूत्रर का माँस उसकी इच्छा के विरुद्ध था, लेकिन बुद्ध ने उस भोजन को भी खा लिया श्रोर तभी से उसे श्रतीसार का रोग हो गया। मृत्यु के समय उसे बहुत पीड़ा हुई; पर चूँकि गौतम श्रात्मसंयमी श्रोर सचेत था, इसे सहन किया। जब वह पावा से लौट रहा था, तो मार्ग में उसने एक नीच जाति के पुक्कस को बौद्ध बनाया। गौतम वहाँ से कुसीनगर पहुँचा जोकि किपलवस्तु से ५० मील उत्तर में था श्रोर वहाँ उसने श्रपनी मृत्यु की तैयारी की।

सन्ध्या को उसने अपने सब शिष्यों को एकत्रित किया और उसने उन्हें शान्तिपूर्वक समकाया कि चेदी ने जो उसे भोजन दिया था, उसके लिए वह दोषी नहीं है। वह तो उसने अनुमह और प्रेम के साथ दिया था, इससे वह जीवन की वृद्धि तथा सौभाग्य को प्राप्त होगा। उस रात्रि को जबिक गौतम मृत्यु-शय्या पर अन्तिम श्वास ले रहा था, एक दर्शनशास्त्र का प्रकार्ड परिडत सुभद्र उससे कुछ प्रश्न पूछने आया-लेकिन आनन्द उसे गौतम के

पास नहीं जाने देता था। उसे भय था कि अब बातचीत से उस महान् आत्मा को बहुत कष्ट होगा, पर गौतम इस जिज्ञासु को भी लौटाना नहीं चाहता था जोकि जिज्ञासा के लिए आया हो। गौतम ने उसे अपने पास बुलाया और उसे बुद्धों के तत्त्वों को समकाया। सुभद्र इससे बहुत प्रसन्न हुआ और वह बुद्ध का शिष्य बनगया। इसके कुछ ही च्या बाद उस महान् पुरुष ने यह उपदेश देते हुए, इस जीवन को त्याग दिया-'समस्त एकत्रीभूत वस्तुओं का विनाश अवश्यंभावी है, परिश्रम के साथ अपनी मुक्ति पाने का यक्न करो।'

कुशीनगर में, वहाँ के अधिकारी मल्लों ने गौतम के शरीर का दाह किया और उसकी अस्थियों को अपने किले में, सुरिचत रक्खा। वहाँ पर ७ दिन तक नाचने और गाने का उत्सव मनाया गया। मालाओं तथा सुगन्धियों से उसका सत्कार किया गया।

गौतम की अस्थियों के द भाग किये गए। एक भाग मगध के सम्राट्र अजातशत्रु ने पाया और उसपर राजगृह में एक इमारत बनवाई गई। वैशाली के लिच्छवियों ने दूसरा भाग पाया और वैशाली में उसपर एक इमारत बनवाई गई; इसी प्रकार किपलवस्तु के शाक्यों ने, अलकम्पा के कोलियों ने, रामग्राम के कोलियों ने, पावा के मल्लों ने, और कुशीनगर के मल्लों और ब्राह्मण-वंश के दीपक ने उसका एक एक भाग पाया और उन सब पर, उन सबों ने इमारतें बनवाई। मोरियन लोगों ने उस चिता-भस्म पर एक इमारत बनवाई; और ब्राह्मण दोन ने, उस पात्र पर जिसपर बुद्ध की देह जलाई गई थी, इमारत बनवाई।

## बुद्ध के धार्मिक श्रीर दार्शनिक सिद्धांत

इस अमर और महान् पुरुष ने ८२ वर्ष की अवस्था तक जिन सिद्धान्तों और तकों के द्वारा ब्राह्मण-धर्म की प्रबल कट्टरता का विध्वंस किया था, उनपर हमें गंभीरता से विचार करने की आवश्यकता है।

यह विषय त्राजकल के विद्वानों के लिए खोज ऋौर ऋध्ययन का विषय है, ऋौर इसपर पूर्ण प्रकाश डालना हमारे लिए ऋशक्य है; परंतु हम केवल स्थूल विषयों का उल्लेख करेंगे।

विचारणीय बात यह है कि इस धर्म का सारांश एक प्रकार की आत्मोन्नति और आत्म निरोध है। इस मत में सिद्धान्त और विश्वास गौण हैं। चोभ और कामनाओं से रहित पवित्र-जीवन निर्वाह करने से मनुष्यों के दुःखों के दूर होने की संभावना है। यह दुःखवाद ही बौद्ध-सिद्धान्त है। यह सिद्धान्त इस प्रकार है—

#### १--- आर्य सत्य चतुष्टय

- (क)—दु:ख
- (ख)—दुःख का हेतु।
- (ग)—दुःख का निरोध।
- (घ)-दु:ख-निरोध का उपाय।

बुद्ध के मत में, दुःख के स्वरूप प्रधानतः जरा, व्याधि श्रीर मरण हैं। जन्म से ही ये त्रिविध दुःख उत्पन्न होते हैं। इसिलए जन्म भी दुःख के श्रांतर्गत हैं, यही दुःख है। इसे कोई श्रस्वीकार नहीं कर सकता, यह प्रत्यत्त सत्य है। इसिलए बुद्ध-रेत्र ने इनका नाम 'श्रार्य सत्य चतुष्ट्य' रक्खा है। कहा है:—

"इदं थी पन भिक्खवे दुक्खं त्रारिय सच्यम, जातिपि दुक्खा, जरापि दुक्खा, न्याधिपि दुक्खा, मरगंपि दुक्खम्

(महावग्ग १-६-१६)

"भिज्गण, यही दुःख हैं--यह त्रार्य-सत्य-परम सत्य है। जन्म भी दुःख, जरा भी दुःख, मृत्यु भी दुःख त्रौर व्याधि भी दुःख।"

बुद्धदेव की दूसरी बात यह है कि इन दुः खों का कोई कारण अवश्य है। कारण न होता तो इनकी उत्पत्ति ही न हो सकती, यह बात भी माननीय है। अतएव दुः ख का कारण भी एक आर्थ सत्य है। उनकी तीसरी बात है दुः खों का निरोध—अर्थात् निवृत्ति, यह भी आर्थ सत्य है। उनकी चौथी बात है दुः खों के निरोध का उपाय—यह भी एक आर्थ-सत्य है।

उपर्युक्त वक्तव्य से स्पष्ट है कि बुद्ध का धर्म दुः खवाद से प्रारंभ होता है। हम पीछे सांख्य के प्रकरण में लिख चुके हैं कि बुद्ध-मत का आधार अधिकांश में किपलमत पर निर्भर है; क्योंकि किपल के सांख्य का भी मूल यही है। किस तरह दुःख की निवृत्ति होगी, सांख्य यही बताने को प्रकृत हुआ है। श्रव देखिए, बुद्ध कं दुःख विश्लेषण में जो जरा, जन्म, मृत्यु श्रौर व्याधि बताए गए हैं, वे भी श्रार्थ सिद्धाँतों के श्राधार पर हैं 'श्रार्थ सत्य चतुष्ट्रय' नाम से बुद्ध ने श्रपने धर्म के ४ मूल सूत्र निर्माण किए हैं। यह पद्धति भी योग-शास्त्र या चिकित्सा-शास्त्र से ली हुई प्रतीत होती है।

#### २---मध्यम पथ ।

बुद्ध-देव का दूसरा सिद्धान्त 'मध्यम पथ', 'मिंक्समा-परिपदा' हैं। उनका कथन है कि दो श्रांतिम कोटियाँ हैं। एक 'कामेषु काम सुखिल्लकानु योग' श्रार्थात् विषयों के उपभोग में लीन होकर रहना; श्रोर, दूसरा 'श्रात्त किल मथानु योग'—श्रार्थात् कठिन साधनाश्रों के द्वारा श्रात्मा को क्षांत करके नियुक्त रहना। (महावग्ग १-६-१७) इन दोनों कोटियों को परित्याग करके मध्यम-मार्ग का श्रवलंब करना। न भोग-विलास में ही सर्वथा श्रासक्त रहना श्रीर न कठोर श्रानद्रा उपवासादि से श्रात्मा ही को क्लेश देना।

### ३---अनित्य, दुःख श्रीर अनात्मा।

बुद्ध का एक सिद्धान्त यह भी है कि वे संसार की दृश्यमान् वस्तुत्रों को अनित्य, दुःख और अनात्मा कहते हैं। इस विषय में उनका उपदेश इस प्रकार है—भिन्नु जनों को संबोधन करके वे कहते हैं। (महावग्ग १-६-४२)

भिन्नुगरा ! तुम क्या समभते हो ? रूप नित्य है या अनित्य । "भगवन ! वह अनित्य है।"

"श्रच्छा, जो अनित्य हैं-वह दुःखकर है या सुखकर ?" "दुःख, अर्थात् दुःखकर !"

"अच्छा, जो अनित्य है और दुःख है, एवं स्वभाव से ही जो विविध प्रकार का परिग्रामशील या परिवर्तनशील है—इसके संबंध में क्या ऐसा सोचना युक्ति-संगत है कि 'यह हमारा है', 'यह हम हैं', और 'यह हमारी आत्मा है।'

"नहीं भगवन् ! ऐसा सोचना युक्ति-संगत नहीं है ।" स्रागे स्रोर भी लिखा है ।

(महावग्ग १-६-३८)

"भिन्नुगण! रूप अनात्मा है—-अर्थात् रूप आत्मा नहीं हैं। रूप यदि आत्मा होता, तो वह पीड़ा के लिए न होता; किंतु हे भिन्नुगण! जिस कारण से रूप आत्मा नहीं है, उसी कारण से वह पीड़ा के लिए हैं। यही अनित्य दुःख और अनात्मा का सिद्धांतवाद है।

#### ४---निर्वाग-तृष्णाच्य।

बृद्ध का सिद्धान्त है कि काम अथवा तृष्णा का सर्वतो भाव से परित्याग करने से दु:ख का निरोध होता है। और, इस तृष्णा नाश ही का नाम 'निर्वाण' है। इसीलिये निर्वाण का नाम 'तृष्णाच्य' और दूसरा 'अनालय 'है। आलय शब्द का अर्थ काम अथवा तृष्णा है। अतएव अनालय कहने से तृष्णा का च्य ही समफना चाहिए।

#### ५-वैदिक याग-यज्ञ श्रीर वेदों का प्रामाएय ।

बुद्ध ने हिंसाश्रित वैदिक-यज्ञों का परित्याग किया है। श्रीर, उन्होंने वेदों का प्रामाण्य भी स्वीकार नहीं किया।

दीधनिकाय के ग्रंतर्गत राजा महाविजित के यज्ञ का वर्णन करके बुद्धदेव ने कहा है—

"हे ब्राह्मण! उस यज्ञ में गो-वध नहीं हुआ, छाग-वध नहीं हुआ, मेष-वध नहीं हुआ, कुक्कुट-वध नहीं हुआ, शूकर-वध नहीं हुआ, एवं अन्यान्य प्राणियों की भी हत्या नहीं हुई। इसी तरह यूप के लिए वृत्त का छेदन नहीं हुआ, और आसन के लिए कुशोच्छेदन नहीं हुआ। उस स्थान पर भृत्य, किंकर और काम करने वालों को दंड द्वारा तर्जन नहीं करना पड़ा। यही क्यों? भय भी नहीं दिखाना पड़ा। वे लोग अश्रुमुख होकर रोते-रोते काम न करते थे। जो उनकी इच्छा हुई किया, जो इच्छा न हुई न किया। वह यज्ञ, घृत, तैल, नवनीत और दही, गुड़-मधु के द्वारा ही संपन्न हुआ था।

इस प्रकार बुद्ध ने हिंसाश्रित यज्ञों की उपेचा और अहिंसा-श्रित यज्ञ की उपादेयता का वर्णन करके उत्तरोत्तर दानादि रूप उत्कृष्ट यज्ञ-समूहों का उल्लेख किया है। श्रंत में कहा है कि शील, समाधि और प्रजायज्ञ ही सबकी अपेचा उत्कृष्ट और महाफल-प्रद है। ब्राह्मण क्टदंत ने यज्ञ करने के लिए बहुत-से पशु एकत्रित किए थे। बुद्धदेव के सर्वोत्कृष्ट यज्ञ की बात सुनकर वह उत्कुल्ल हो उठा, बोला--"मैंने आपकी शरण ली है, मैंने ये सात सौ वैल, सात सौ बछड़े, सात सौ बछड़ियाँ, सात सौ बकरे और सात सौ भेड़ें छोड़ीं। मैंने इनको जीवन-दान दिया। ये सब हरि-द्वर्ण तृएा का भच्चएा करें, और ठंडा पानी पीवें, ठंडी हवा से इनके शरीर शीतल हों।"

बुद्ध ने विविध यज्ञों की बात कहकर श्रंत में शील, समाधि, प्रज्ञा,यज्ञ की बात कही है। शील से समाधि श्रोर समाधि से श्रद्धा का लाभ होता है। इस प्रकार प्रज्या-यज्ञ ही उनके मत में सर्व- श्रेष्ठ यज्ञ है।

#### ६--- अनीश्वरवाद।

बौद्ध-धर्म अनीश्वरवादी है, परंतु बौद्ध-सिद्धाँतों में कहीं ईश्वर के विरोध में उत्क्रष्ट शास्त्रार्थ नहीं मिलता । बुद्ध के अनीश्वरवाद का केवल यही अर्थ है कि ईश्वरोपासना न करके भी मुक्ति मिल सकती है। वास्तव में यदि देखा जाय, तो यह सांख्य के अभिप्राय से मिलता-जुलता मत है।

#### ७---कर्मवाद ।

कर्मवाद बौद्ध-धर्म में एक विशिष्ट स्थान रखता है। वह इस प्रकार है—

''कम्मस्स कोम्हि कम्मदायादो कम्मयोनि कम्म-बन्धु कम्मपरिसरएने यं कम्मं करिस्सामि कल्याणं वा पापकं वा तस्स दायादौ भविष्यामि।''

यह वाका अंगुत्तरनिकाय और नेत्तियकरण आदि कई

स्थानों में है। इसका अर्थ है—कर्म ही हमारा निज का है। हम कर्म के—अर्थात् कर्म-फल के—उत्तराधिकारी हैं। कर्म ही हमारी उत्पत्ति का कारण है, कर्म ही हमारा बंधु है, कर्म ही हमारा शरएय है, पुण्य हो अथवा पाप। हम जो कर्म करेंगे, उसीके उत्तराधिकारी होंगे—उसीका फल हमको भोग करना होगा।

### मैत्री त्रादि भावनाएं ।

सब प्राणियों को मित्र के समान जानना ही मैत्री भावना है। बौद्ध-धर्म में यह भावना सुप्रसिद्ध और अति सुन्दर है। इनके सिवा, मुदिता, उपेचा और करुणा आदि कई भावनाएं और भी हैं।

बौद्ध-धर्म का यही सिद्धांतबाद है। विचार कर देखने से ज्ञात होता है कि ये सब सिद्धाँत आर्य-प्रंथों से ही लिये गए हैं। और, वास्तव में उस हिंसावाद में प्रयोग-पूर्ण आहिंसाबाद से ही बुद्ध-धर्म का इतना विस्तार हुआ।

दु:ख नाश के ब्याठ मार्ग वह बताते हैं--

- (१) सत्य-विश्वास
- (२) सत्य-कामना
- (३) सत्य-वाक्य
- (४) सत्य व्यवहार
- (५) जीवन-निर्वाह के सत्य उपाय
- (६) सत्य उद्योग
- (७) सत्य विचार
- (८) सत्य ध्यान

मृत्यु के दिन उसने ऋपने सिद्धान्तों को इस प्रकार गिनाया—

- (१) चारों सत्य ध्यान
- (२) पाप के विरुद्ध ४ प्रयत्न
- (३) महात्मा होने के ४ मार्ग
- (४) पांच धर्म शक्तियाँ
- (४) पाँच ज्ञानेन्द्रियाँ
- (६) सात प्रकार की बृद्धि
- (७) आठ प्रकार के उत्तम मार्ग (महापरि निव्वान सुत्त २,६४) बौद्ध सिद्धान्त के चार सत्य—देह, ज्ञान, विचार और कारण के विषय में हैं। चारों पापों के विरुद्ध जो प्रयत्नों का उल्लेख बौद्ध सिद्धान्तों में है, वह पापों को रोकने और भलाई को बढ़ाने के सम्बन्ध में है। उन चारों प्रयत्नों से यह अभिप्राय है कि पापी अपने जीवन में अधिक भलाई करे और अधिक सच्चा हो।

इच्छा, प्रयत्न, तैयारी और खोज ये महात्मा बनने के चार कारण हैं। इन्हें 'इद्धि' कहते हैं। उत्तरकालीन बौद्ध 'इद्धि'का अर्थ अमानुषिक शक्तियाँ मानते हैं; परन्तु गौतम का अभिप्राय उन शक्तियों से था कि जिनका बहुत समय तक निरन्तर अभ्यास करने से मन इस देह पर पूरा अधिकार प्राप्त कर लेता है।

त्रात्मीय-ज्ञान की पाँच शक्तियाँ ये हैं—विश्वास, पराक्रम, विचार, ध्यान और बुद्धि।

सात प्रकार की बद्धि यह है-शक्ति, विचार, ध्यान, खोज, त्र्यानन्द, त्र्याराम श्रीर शान्ति। त्राठ प्रकार के मार्गों का वर्णन पीछे त्रा चुका है।

बुद्ध का कथन है कि इस प्रकार आत्मोन्नित से मनुष्य दृशों बन्धनोंसे मुक्त होता है और अन्तमें उसे निर्वाण की पार्षित होती है।

बुद्ध कहता है—जिसने अपनी यात्रा समाप्त कर ली हैं, जिसने शोक को छोड़ दिया हैं, जिसने अपने-आपको सब तरफ से स्वतंत्र बना लिया है, जिसने अपने सब बन्धनों को तोड़ डाला है—उसके लिए कोई भी दु:ख नहीं है—उसके लिए कोई बन्धन नहीं हैं। वे लोग अपने विचारों को भलीभाँति संग्रह करके बिदा होते हैं। वे अपने घर में सुखी नहीं रहते; जिस प्रकार वे राजहंस जिन्होंने अपनी भील को छोड़ दिया है, इसी प्रकार वह लोग अपने घर को त्याग देते हैं।

जो ज्ञान के द्वारा स्वतन्त्र हो गया है उसके विचार शान्त हैं, उसके वचन श्रीर कर्म शान्त हैं श्रीर वह मनुष्य शान्त है।

बुद्ध का अभिप्राय यह है कि मन की वह पापी अवस्था, जीवन और उसके सुखों की लालसा के नाश होने से है, जिससे नया जन्म होता है।

निर्वाण से गौतम का यह अभिप्राय है कि वह जीवन ही में प्राप्त हो जाता है। उसका विश्वास था कि उसे उसने जीवन ही में प्राप्त कर लिया था। और वह उस दशा को निर्वाण कहता है कि जिसमें उसने मन की पापरहित शान्त अवस्था, अभिलाषाओं और चोभ से मुक्ति-पूर्णशान्ति तथा भलाई और ज्ञान की अवस्था प्राप्त कर ली थी।

बौद्धों का स्वर्ग मृत्यु नहीं है और त्रिपटक में परमानन्द की जिन अवस्थाओं का वर्णन है, वह मृत्यु के उपरान्त नहीं; किन्तु यहीं त्याग-पूर्ण जीवन व्यतीत करने से मिल जाती है।

परन्तु अब एक महत्व-पूर्ण प्रश्न यह है कि जिन लोगों ने निर्वाण प्राप्त कर लिया है, उनके लिए इस जीवन में सिवा धार्मिक जीवन न्यतीत करने के भविष्य में क्या कोई नया मुख और कर्म नहीं है ?

गौतम ने इस विषय में संदिग्ध उत्तर दिये हैं। वह घूम-फिर कर यही बात बताता है कि बुद्ध के लिए निर्वाण के अतिरिक्त और कोई चीज नहीं है, वही स्वर्ग और वही मुक्ति है।

मलुक्यपुत्र ने गौतम से इस बात पर विचार प्रकट करवाना चाहा ख्रीर यह जानना चाहा कि पूर्ण-बुद्ध मृत्यु के उपरान्त रहते हैं या नहीं ?

गौतम ने उसे उत्तर दिया—हे मलुक्यपुत्र ! भिच्नू होने के समय क्या मैंने तुमसे यह कहा था कि तुम मेरे शिष्य बनो, मैं तुम्हें इस बात का उत्तर दूंगा ?

मलुक्यपुत्र ने कहा--"यह त्रापने नहीं कहा था ?"

गौतम ने कहा—तब इस प्रश्न के उत्तर के लिए अनुरोध न करो । यदि कोई मनुष्य जिसके विषेता बाए लग गया हो, यह कहे कि मैं अपने घाव को अच्छा नहीं होने दूंगा, जबतक कि मुमे यह मालूम न हो जाय कि मुमे जिसने मारा है, वह ब्राह्मण, चत्रिय, वैश्य अथवा शूद्र है तो निस्सन्देह वह मर जायगा; क्योंकि वह नहीं जानता कि मृत्यु के उपरान्त उसका क्या होगा। इसलिए हे मलुक्यपुत्र! जी-कुछ मैंने प्रकट नहीं किया, उसे अप्रकट रहने दो और जो-कुछ मैंने प्रकट किया है उसे जानो।

एक बार कौसलों के राजा प्रसेनजित साकेत से श्रावस्ती की यात्रा में चोमा भिच्नुणी से मिले, जोिक अपनी बुद्धि के लिए बहुत प्रसिद्ध थी। राजा ने सत्कारपूर्वक उससे पूछा—हे पूज्यादेवि! क्या पूर्ण बुद्ध मृत्यु के उपरान्त रहता है ?

उसने उत्तर दिया—"बुद्ध ने यह प्रकट नहीं किया।" राजा ने फिर पूछा—"क्या पूर्ण बुद्ध मृत्यु के उपरान्त नहीं रहता?

उसने उत्तर दिया—"महाराज! यह भी बुद्धने प्रकट नहीं किया।" इन उद्धरणों से मालूम होता है कि गौतम ने निर्वाण के बाद और बातों को प्रकट नहीं किया, लेकिन उसका उद्देश्य प्रकट है कि वह मनुष्य को दु:खों से बचाने के लिए, संसार में पवित्र जीवन व्यतीत करने के लिए, और पूर्ण पाप-रहित अवस्था में रहने के लिए उत्तेजित करता है, और वह उसीको निर्वाण कहता है। उसका यह भी कहना है कि अगर कोई मनुष्य निर्वाण प्राप्त नहीं कर सकता तो उसका अवश्य ही पुनर्जन्म होगा। लेकिन इसमें भी एक बहुत महत्वपूर्ण बात है। बुद्ध पुनर्जन्म को तो स्वीकार करता है, लेकिन वह आत्मा के सिद्धान्त को नहीं मानता; परन्तु बात यह है कि यदि आत्मा ही नहीं है तो फिर पुनर्जन्म किसका होता है। इस सम्बन्ध में कर्म-सम्बन्धी बौद्ध

सिद्धान्तों में कुछ खुलासा किया गया है। वहाँ बतलाया गया है कि मनुष्य के कर्म का नाश नहीं हो सकता, और उसका उचित फल अवश्य होता है। जब कोई जीवित मनुष्य मर जाता है तो उसके कर्म के अनुसार ही नये मनुष्य की उत्पत्ति होती है।

उत्तरकालीन समस्त बौद्ध-प्रन्थकारों ने पुनर्जन्म के प्रश्न को एक दीपक की लौ से उदाहरण दिया है; जैसे कि एक दीपक से दूसरा दीपक जलाया जाता है। यदि कोई निर्दोष मनुष्य इस संसार में दु:ख पाता है तो वह कहता है कि यह मेरे कर्म का फल है, लेकिन यदि आत्मा नहीं है तो दु:ख देनेवाले मनुष्य और दु:ख पानेवाले मनुष्य में समता कौन-सी बात की रह गई?

इसका बुद्ध यह उत्तर देता है कि समता तो उसमें रहती है, जो मनुष्य के मर जाने और अग्रु के गल जाने के उपरान्त भी शेष रहता है अर्थात् उसके कार्यों, विचारों और वाग्गी में, जो कभी नष्ट नहीं होते।

यह तो निश्चित है कि बुद्ध ने पुनर्जन्म को प्राचीन हिन्दु-धर्म से लेकर एक नये ढंग से अपने धर्म में प्रह्ण किया है। उसने उस समय के हिन्दु देवताओं को भी प्रहण किया है। और उसके सिद्धान्त की जो मुख्य बात पिवत्र जीवन थी, उसीके अनुसार उसने उनमें परिवर्तन किया है। उसने ऋग्वेद के तीनों देवताओं को माना है; परन्तु उन्हें सर्वप्रधान नहीं माना है। वह उपनिषदों के सर्वप्रधान देवता ब्रह्म को मानता है, किन्तु उसको प्रधान वस्तु नहीं स्वीकार करता।

जाति के सम्बन्ध में बुद्ध के विचार सबके लिए समान हैं। वह ब्राह्मण का सत्कार एक बौद्ध-भिच्च की भांति करता है, लेकिन गुण श्रौर विद्या के लिए, उसकी जन्मजात जाति के लिए नहीं। वह जाति को मानने से इन्कार करता है।

एक बार दो ब्राह्मण विशष्ट और भारद्वाज इस बात पर विवाद करने लगे—कोई ब्राह्मण किस बात से होता है। और वे इस बात के निर्णिय के लिए गौतम के पास आए।

गौतम ने उन्हें चतलाया कि जाति-भेद कोई वस्तु नहीं हैं। मनुष्य के गुण उसके कार्य से हैं, जाति से नहीं। उसने बतलाया कि मछिलयाँ, चीटियाँ, चौपाये, साँप, घोड़े, कीड़े-मकोड़े, चिड़ियें इन सबमें भेद हैं श्रौर वह श्रपने-श्रपने गुणों द्वारा जाने जाते हैं। मनुष्य का भी एक गुण है श्रौर वह उसका कार्य है।

उस समय उन दोनों ब्राह्मणों को जो उपदेश बुद्ध ने दिये हैं, वह बौद्ध-प्रनथों में बड़ी सुन्दरता से इस प्रकार लिखे हुए हैं:--

"क्योंकि हे वशिष्ठ ! जो मनुष्य गांय रखकर जीवन निर्वाह करता है, वह किसान कहलाता है, ब्राह्मण नहीं।"

"जो मनुष्य शिल्प-कार्य करके जीवन निर्वाह करता है, वह शिल्पकार कहलाता है, ब्राह्मण नहीं।"

"त्रौर जो मनुष्य वाणिज्य के द्वारा जीवन निर्वाह करता है, वह विणक कहलाता है, ब्राह्मण नहीं।"

"जो मनुष्य दूसरे की सेवा करके जीवन निर्वाह करता है, वह सेवक है, ब्राह्मण नहीं।" "जो मनुष्य चोरो करके जीवन निर्वाह करता है, वह चोर है, ब्राह्मण नहीं।"

"जो मनुष्य धनुर्विद्या से जीवन निर्वाह करता है, वह सिपाही है, ब्राह्मण नहीं।"

"जो मनुष्य गृहस्थी के विधानों को करके जीवन निर्वाह करते हैं, वे गृहस्थ हैं, ब्राह्मण नहीं।

मिस्सिमिनिकाय के अस्सिलायन सुत्त में लिखा है एक विद्वान् ब्राह्मण अस्सिलायन गौतम से विवाद करने आया, और वह गौतम के इस सिद्धान्त पर विवाद करने लगा कि सब जातियाँ समान रूप से पवित्र हैं।

गौतम जोकि एक उत्तम तार्किक था, उसने उससे पूछा कि ब्राह्मणों की स्त्रियों को दूसरी जाति की स्त्रियों के समान प्रसव-वेदना होती हैं कि नहीं ?

त्र्यस्सलायन ने कहा—"हाँ, होती है ।**"** 

गौतम ने पूछा—"क्या वेक्ट्रिया की भाँति श्रास-पास के देश के लोगों में रंग-भेद नहीं होता। फिर भी उन देशों में क्या गुलाम मालिक नहीं हो सकते श्रीर मालिक गुलाम नहीं हो सकते ?"

श्रस्सलायन ने उत्तर दिया—"हाँ, हो सकते हैं।"

गौतम ने पूछा—"तब यदि ब्राह्मण घातक, चोर, भूठा, लम्पट, कलङ्क लगाने वाला, तुच्छ, लालची, द्रोही ख्रौर मिध्या सिद्धाँत का मानने वाला हो, तो क्या वह मरकर दूसरी जाति की तरह दु: ख ख्रौर कष्ट में जन्म नहीं लेगा ?"

अस्सलायन ने इसको भी स्वीकार किया कि अच्छे और बुरे कर्मों का फल तो मनुष्य को बिंना जाति का विचार किये ही मिलेगा।

गौतम ने कहा—''यदि किसी घोड़ी का किसी गधे के साथ संयोग हो जाय तो उसकी सन्तान अवश्य खच्चर होगी, लेकिन चित्रय और ब्राह्मण के संयोग से जो संतान होती है वह अपने मां-बाप ही की तरह होगी। इस लिए यह स्पष्ट है कि ब्राह्मण और चित्रय में कोई भेद नहीं।

इस तर्क से अस्सलायन निरुत्तर होगया और वह चुपचाप दुखी और नीची दृष्टि किये हुए कुछ सोचता रहा और इसके बाद वह गौतम का शिष्य हो गया।

बौद्ध प्रन्थों में उसके उपदेशों का वर्णन म्पष्टरूप से किया गया है—वह बतलाता है कि हे शिष्यों! जिस प्रकार बड़ी-बड़ी निद्याँ; जैसे गंगा, यमुना, अश्रावती आदि जब समुद्र में पहुँचती हैं तो वहाँ अपने पुराने नाम और प्रसिद्धि को छोड़कर केवल समुद्र के नाम से पुकारी जाती हैं; ठीक उसी प्रकार ब्राह्मण, चत्रिय, वैश्य और शूद्र जब भिद्ध हो जाते हैं तो वह भिद्ध ही रह जाते हैं। उनमें कोई भेद नहीं रह जाता। कुद्ध ने बड़ी कड़ाई से इस नियम का पालन किया और उपाली, एक हज्जाम होते हुए भी, भिद्ध होने पर एक बड़ा पूज्य और माननीय भिद्ध हुआ।

थेरगाथा में एक हृद्यप्राही कथा लिखी हुई है--उससे पता चलता है कि बौद्ध-धर्म भारतवर्ष में नीच जाति के लोगों के लिए खुला वरदान था। श्रौर वह लोग जातीय श्रन्यायों से बचने के लिए बड़ी उत्सुकता से इसे प्रहण करते थे।

थेरसुनीत कहता है—'मैं एक नीच वंश में उत्पन्न हुत्रा हूँ, मैं सूखे पत्तों को भाड़ने का काम किया करता था। मुक्ससे लोग बहुत घृणा करते थे। मैं सबके प्रति आज्ञाकारिता के भाव प्रकट करता और सबका सत्कार करता था। मैंने बुद्ध को भिज्ञओं सहित उस समय देखा जब वह मगध के सबसे प्रधान शहर में जा रहा था, तब मैंने अपना बोभा फेंक दिया और उसके निकट जाकर उसे दण्डवत की। मुक्तपर दया करके वह महान् पुरुष ठहर गया। मैंने उस महात्मा से प्रार्थना की कि वह मुक्ते भिज्ञ बनाए, और उस दयालु ने कहा—हे भिज्ञ! इधर आओ, और मैं भिन्न बनाया गया।

बार-बार बुद्ध ने यह बतलाया है—"पिवत्र उत्साह, पिवत्र जीवन श्रीर श्रात्म-निरोध से मनुष्य ब्राह्मण हो जाता है। यह सबसे उच्च ब्राह्मण का पद है। मनुष्य श्रपने गुथे हुए बालों से श्रीर श्रपने वंश श्रथवा जन्म से ब्राह्मण नहीं हो जाता; परन्तु जिसमें सत्य श्रीर पुख्य हो, वही ब्राह्मण है श्रीर वही धन्य है।

बुद्ध कहता है—अरे मूर्छ ! गुथे हुए बालों की क्या आवश्यकता है। और यह मृगछाला भी धारण करना फिजूल है, अगर तेरे भीतर लालच भरा हुआ है। मैं तो उसे ही ब्राह्मण कहता हूँ जो महात्मा है और पूर्ण जागृत है, न नंगा रहने से, न जटा बढ़ाने से, न विभृति लगाने से और न मौन साधने से कोई मनुष्य अपने- को पवित्र बना सकता है। जबतक कि वह अपनी कामनाओं क जीत नहीं लेता है। और जो पवित्र और शान्त जीवन आत्म-निरोध से पैदा होता है, उसीको बौद्ध लोग निर्वाण मानते हैं, और वह इसी संसार में पैदा हो सकता है।

इन तमाम बातों से सिद्ध होता है कि बौद्ध-धम परलोक के लिए कोई उज्वल पुरस्कार नहीं देता । भलाई ही उसका पुरस्कार है। पुरुषमय जीवन ही बौद्धों का अन्तिम उद्देश्य है । इस पृथ्वी पर पुरुषमय शान्ति ही बौद्धों का स्वर्ग और निर्वाण है।

श्रव देखना यह है कि गौतम ने हिन्दुश्रों के पुनर्जन्म के सिद्धान्त को परिवर्तित करके किस लिए श्रहण किया है। यदि इस जीवन में निर्वाण की श्राप्ति न हो तो इस जीवन के त्याग और कर्मों का उचित फल दूसरे जन्मों में नहीं मिलेगा, इसलिए जबतक शिच्चा पूर्ण न हो जायगी तबतक निर्वाण नहीं हो सकता। जब शिच्चा पूर्ण हो जायगी तो निर्वाण मिल जायगा।

ऋग्वेद में जिन ब्रह्म इत्यादि देवताओं का वर्णन किया गया है, उन्हें बुद्ध ने स्वीकार किया है, यह तो हम पहले ही बता चुके हैं। वह बतलाता है—सब प्राणी भिन्न-भिन्न मंडलों में बार-बार जन्म लेकर उस निर्वाण को प्राप्त करने का यन करते हैं जो सबके लिए मुख्य उद्देश्य है।

किन्तु इतना होने पर भी गौतम ने हिन्दु-धर्म के बहुत से सिद्धान्तों को त्रौर रीतियों को नहीं माना। उसने जाति-भेद को बिल्कुल निकाल दिया, तपस्यात्रों को वह फिजूल कहता है, बैदिक विधानों को वह निरर्थक बताता है। इन तमाम विधानों की जगह उसने दयालु जीवन व्यतीत करने-मन, होभ और कामनाओं को जीतने की त्राज्ञा दी है और उस उद्देश्य को प्राप्त करने की सरल रीति उसने इस संसार का त्याग बताया है। उसका यह उपदेश मानकर बौद्ध भिद्धकों का एक बड़ा भारी सम्प्रदाय होगया।

इस प्रकार बौद्ध-धर्म की सबसे बड़ी भारी विशेषता यह है कि वह इस लोक ही में निर्वाण प्राप्ति की सलाह देता है। वह परलोक के लिए कोई पुरस्कार नहीं देता। वह मनुष्य के स्वभाव की, सबसे अधिक निष्काम भावनाओं को उत्तेजित करता है। वह अपने पुण्य को अपने पुरस्कार की तरह देखता है और उसको प्राप्त करने का उद्योग करता है।

वह शान्त और निष्पाप जीवन की प्राप्ति के श्वतिरिक्त मनुष्य में अथवा देवता में किसी उच्च उद्देश्य को नहीं जानता, वह पुर्यमय शान्ति के अतिरिक्त किसी मुक्ति को नहीं जानता, वह पवित्रता के अतिरिक्त किसी स्वर्ग को नहीं बताता।

इस प्रकार हिन्दु लोग जिस काल्पिनक स्वर्ग की कल्पना करते आये हैं, उसे बुद्ध ने बिलकुल ही अपनी दृष्टि से निकाल दिया है।

इस तरह बुद्ध ने इस संसार के इतिहास में सबसे पहले यह प्रकट किया कि प्रत्येक मनुष्य इस जीवन में बिना ईश्वर, देवता श्रथवा मनुष्य की सहायता के, स्वयं ही मुक्ति श्रथीत् निर्वाण को प्राप्त कर सकता है।

## बुद्ध की श्राचार-सम्बन्धी श्राज्ञाएं

षुद्ध ने जिस पिवत्रता, त्याग श्रौर सदाचार के आधार पर श्रमने सिद्धान्तों का प्रचार किया था, श्रौर जिस सफलता से वह महान् गुरु पृथ्वी-भर में इतनी शीव्रता से पूज्य बन गया; उसकी श्राचार-सम्बन्धी श्राज्ञाएं कितनी महान् थीं, इस बात पर बिना दृष्टि डाले हुए हम श्रागे नहीं बढ़ सकते। हम उनमें से कुछ श्राज्ञाश्रों का उल्लेख करेंगे जो वास्तव में बौद्ध-धर्म की शोभा है। गृहस्थों के सम्बन्ध में वह कहता है—

"गृहस्थों का भी कार्य मैं तुमसे कहूँगा कि श्रावक किस प्रकार आदमोन्नित के लिए कार्य करे; क्योंकि भिच्चश्रों का पूरा धर्म उन लोगों से पालन नहीं किया जा सकता जो सॉसारिक कार्यों में लगे रहते हैं।"

"उसे न किसी जीव को मारना श्रीर न मरवाना ही चाहिए। यदि दूसरे लोग किसी जीव को मारें, तो उसे सराहना नहीं चाहिए। उसे सब जन्तुश्रों के, चाहे वह बलवान हों या निर्वल— भारने का विरोध फरना चाहिए।"

"श्रायक को वह चीज कभी नहीं लेनी चाहिए, जोकि दूसरे

की हो और उसको न दी गई हो। ऐसी वस्तु उस दूसरों को भी नहीं लेने देनी चाहिए और जो लोग ऐसी चीज को लेते हों उनकी सराहना नहीं करनी चाहिए। उसे सब चोरी का त्याग करना चाहिए।

"बुद्धिमान् मनुष्य को व्यभिचार का त्याग जलते हुए कोयले की तरह करना चाहिए। यदि वह इन्द्रियों का निप्रह न कर सके तो उसे दूसरे की स्त्री के साथ व्यभिचार न करना चाहिए।"

"िकसी मनुष्य को न्याय-सभा या और किसी सभा में ज्यादा न बोलना चाहिए। उसे न दूसरे से भूठ बुलवाना चाहिए और न भूठ बोलने वाले को सराहना ही चाहिए। उसे सब प्रकार से असत्य का त्याग करना चाहिए।"

"जो प्रहस्थ इस धर्म को मानता है, उसे नशीली चीजें नहीं पीनी चाहिए, न दूसरों को पिलानी चाहिए । श्रीर जो पीत हों उन्हें यह जानकर न सराहना चाहिए, ऐसा करना पागलपन है।

ये पांचों आज्ञाएं जो पंचशील के नाम से प्रसिद्ध हैं, सब बौद्धों गृहस्थों और भिच्चुओं के लिए हैं। वह संज्ञेप में इस प्रकार हैं—

- (१) कोई किसी जीव को न मारे।
- (२) जो वस्तु न दी गई हो उसे न ले।
- (३) भूठ न बोलना चाहिए।
- (४) नशे की वस्तु नहीं पीनी चाहिए।
- (४) व्यभिचार नहीं करना चाहिए। तीन नियम ऋौर दिये गए हैं जो ऋत्यावश्यक मान गए हैं;

परन्तु वह कट्टर और धार्मिक गृहस्थ के लिए हैं। वह संचेप में ये हैं—

- . (१) रात्रि को देर में भोजन नहीं करना चाहिए।
  - (२) माला नहीं पहननी चाहिए, श्रौर सुगन्धि नहीं लगानी चाहिए।
  - (३) भूमि पर सोना चाहिए।

कट्टर त्र्यौर धार्मिक गृहस्थ के लिए इन त्राठों त्राज्ञात्रों के, जोकि त्रष्टाङ्गशील नाम से प्रसिद्ध हैं, पालन करने की प्रतिज्ञा करने के लिए कहा गया है।

श्रीर इन श्राठों नियमों के श्रातिरिक्त दो नियम श्रीर भी हैं। वह ये हैं—नाच, गाने-बजाने से निषेध तथा सोने-चाँदी को प्रयोग में लाने से निषेध।

ये दसों त्राज्ञाएं (दसशील) भिन्नुत्रों के लिए त्रावश्यक हैं; जैसे पंचशील गृहस्थों के लिए।

"अपने माता-िपता का सत्कार करना और इञ्जतदार व्यापार करना।" यद्यपि ये दो बातें आज्ञाओं में सिम्मिलित नहीं हैं,तथापि उसी सूत्र में सब गृहस्थों को उनका पालन करने के लिए कहा गया है। उसे भक्ति के साथ अपने माता-िपता की आज्ञा का पालन करना चाहिए और कोई इञ्जत का व्यापार करना चाहिए। जो गृहस्थ इसका पूर्णत्या पालन करता है, वह सयंपभस (स्वयंभु) देवता के पास जाता है।

. गृहस्थ-धर्म का ऋधिक विस्तृत वर्णन प्रसिद्ध सिंगालोवाद-

सूत्र में दिया गया है, जिसे उत्तरी तथा दिच्छा दोनों बौद्ध मानते हैं। श्रीर जिसका श्रनुवाद यूरोप की भाषाश्रों में कई बार हुश्रा है। उन धर्मों के वर्णन से हिन्दू-समाज की श्रवस्था तथा हिन्दु श्रों के सामाजिक जीवन के श्रादर्श का इतना स्पष्ट यथार्थज्ञान होता है कि हमें उसके उद्धृत करने में कोई रुकावट नहीं होती:—

## १---माता-पिता और लड़के

माता-पिता को चाहिए कि-

- (१) लड़कों को पाप से बचावें।
- (२) पुण्य-कार्य करने की शिचा दें।
- (३) उन्हें शिल्प और शास्त्रों में शिचा दिलावें।
- (४) उनके लिए योग्य पति वा पत्नी दें।
- (४) उन्हें पैत्रिक अधिकार दें।

#### लड़कों को चाहिए कि-

- (१) जिन्होंने मेरा पालन किया है, उनका मैं पालन करूँगा।
- (२) मैं गृहस्थी के उन धर्मों का पालन करूँगा जो मेरे लिए आवश्यक हैं।
- (३) मैं उनकी सम्पत्ति की रत्ता करूँगा।
- (४) मैं अपने को उनके वारिस होने के योग्य बनाऊँगा i
- (४) उनकी मृत्यु उपरान्त में सत्कार से उनका ध्यान करूँगा।

## २--गुरु श्रीर शिष्य

शिष्य को अपने गुरुओं का सत्कार करना चाहिए-

(१) उनके सामने उठकर।

- (२) उनकी सेवा करके।
- (३) उनकी आज्ञाओं का पालन करके।
- (४) उन्हें त्र्यावश्यक वस्तुएं देकर।
- (५) उनकी शिचा पर ध्यान देकर।

गुरु को अपने शिष्यों पर इस प्रकार स्नेह दिखाना चाहिए-

- (१) सब अच्छी आदतों की उन्हें शिचा देकर।
- (२) उन्हें विचा प्रहण करने की शिचा देकर।
- (३) उन्हें शास्त्र और विद्या सिखा कर।
- (४) उनके मित्र ऋौर साथियों में उनकी प्रशंसा करके।

#### ३-पति श्रीर पत्नी

पति को अपनी पत्नी का इस भाँति पालन करना चाहिए-

- (१) सत्कार से उसके साथ व्यवहार करके।
- (२) उस पर कुपा करके।
- (३) उसके साथ सच्चा रह कर ।
- (४) लोगों में उसका सत्कार करा कर।
- (४) उसे योग्य श्राभूषण श्रौर वस्न देकर। पत्नी को श्रपने पति पर इस भांति स्नेह दिखाना चाहिए—
  - (१) श्रपने घर के लोगों से उचित व्यवहार करके।
  - (२) मित्रों श्रौर सम्बन्धियों का उचित श्रादर-सत्कार करके।
  - (३) पतिव्रता रह कर।
  - (४) घर का प्रबन्ध किफायत के साथ करके।

(४) जो कार्य उसे करने पड़ते हों उनमें चतुराई श्रौर परिश्रम दिखलाकर।

#### ४---मित्र श्रीर साथी

सभ्य मनुष्य को अपने मित्रों से इस प्रकार व्यवहार करना चाहिए—

- (१) उपहार देकर।
- (२) मृदु सम्भाषण से।
- (३) उनके लाभ की उन्नति करके।
- (४) उनके साथ अपनी बराबरी का व्यवहार करके।
- (४) उनके साथ अपना धन खर्च करके।

मित्रों को उसके साथ इस प्रकार प्रीति दिखानी चाहिए-

- (१) जब वह बेखबर हो तो उसकी निगरानी करके।
- (२) यदि वह ऋल्हड़ हो तो उसकी सम्पत्ति की रचा करके
- (३) त्रापत्ति समय में उसे शरण देकर।
- (४) दुःख में उसका साथ देकर।
- (५) उसके कुटुम्ब के साथ दया दिखाकर ।

#### ५--स्वामी और नौकर

स्वामी को अपने सेवकों को इस प्रकार सुख देना चाहिए-

- (१) उनकी शक्ति के अनुसार उन्हें काम देकर ।
- (२) उचित भोजन और वेतन देकर।
- (३) रोग की अवस्था में उनके लिए यत्न करके।
- (४) उन्हें श्रसाधारण उत्तम वस्तुएं देकर ।

- (४) उन्हें कभी-कभी छुट्टी देकर।
- नौकरों को अपने स्वामी पर इस प्रकार भक्ति प्रकट करनी चाहिए।
  - (१) वे उसके पहले उठें।
  - (२) वे उसके पीछे सोवें।
  - (३) उन्हें जो-कुछ दिया जाय उससे सन्तुष्ठ रहें।
  - (४) वे उसकी प्रशंसा करें।

#### ६--गृहस्थ और धार्मिक लोग

इज्जतदार मनुष्य भिज्जुत्रों श्रौर विद्वानों की इस प्रकार सेवा करे-

- (१) कार्य में प्रीति दिखाकर।
- (२) वाणी में प्रीति दिखाकर।
- (३) विचार में प्रीति दिखाकर।
- (४) उनका मन से स्वागत करके।
- (४) उनकी सांसारिक त्रावश्यकतात्रों को दूर करके। उन लोगों को उनके साथ इस प्रकार प्रीति दिखानी चाहिये—
  - (१) उसे पाप करने से रोककर।
  - (२) उसे पुण्य करने की शिचा देकर।
  - (३) उसके अपर दयाभाव दिखाकर।
  - (४) उसे धर्म की शिक्षा देकर।
  - (४) उसके शंकात्रों को निवारण करके और धर्म-मार्ग बताकर।

उपर्युक्त बातों से हमें हिन्दू-जीवन का त्र्यानन्द्रमय गृहस्थ-सम्बन्धी तथा सामाजिक विचारों और कर्त्तव्यों का कैसा चित्र मिलता है। अपने बचों को शिद्या, धार्मिक-शिद्या और साँसारिक सुख देने के लिए माता-पिता की उत्सुक भावना ; अपने माता-पिता को पालन करने, उनका सत्कार करने और मृत्यु के उपरान्त श्रादर-पूर्वक उनका स्मरण करने के लिए पुत्र की भक्ति-पूर्ण त्र्यभिलाषा ; शिष्य का ऋपने गुरु के प्रति सत्कार का व्यवहार, श्रीर गुरु की शिष्य के लिए उत्कट चिन्ता तथा प्रीति; पति का श्रपनी पत्नी के साथ सत्कार, द्या, मान श्रीर प्रीति के साथ व्यवहार, जो हिन्दु-धर्म में सदैव से चला श्राया है। श्रीर हिन्दू पत्नियों की ऋपनी ग्रहस्थी के कामों में सचाई ऋौर चौकसी. जिसके लिए वह सदा से प्रसिद्ध हैं; मित्रों मित्रों में, स्वामी ऋौर नौकर में, गृहस्थों श्रीर धार्मिकों के बीच जो दया के भाव रखने का उपदेश दिया गया है-वह सब सर्वोत्तम शिचाए हैं, जिन्हें हिन्दू-धर्म ने दिया है-ये सर्वोत्तम कथायें हैं जिन्हें हिन्दू-धर्म न हजारों वर्षों तक निरन्तर बताया है। बौद्ध-धर्म ने इन सम्पूर्ण बातों को प्राचीन हिन्दू-धर्म से गृहण किया है श्रौर श्रपने धर्म-भ प्रत्थों में सुरिचत रक्खा है।

श्रव हम गौतम की कर्त्तव्य-विषयक श्राज्ञाश्रों को छोड़कर उन श्राज्ञाश्रों श्रौर परोपकारी कहावतों का वर्णन करेंगे, जिनके कारण बौद्ध-धर्म ने संसार में उचित प्रसिद्धि पाई है। गौतम का धर्म परोपकार श्रौर प्रीति का धर्म है श्रौर ईसामसीह के जन्मकाल के पाँच शताब्दि पहले इस श्रेष्ठ हिन्दू-श्राचार्य ने यह शिचाएं प्रकट की थीं—

"घृणा कभी घृणा करने से बंद नहीं होती । घृणा प्रीति से बंद होती है, यही इसका स्वभाव है।"

"हम लोगों को प्रसन्नता-पूर्वक रहना चाहिए और उन लोगों से घुणा नहीं करनी चाहिए जो हमसे घृणा करते हों। जो लोग हमसे घृणा करते हों उनके बीच में हमें घृणा से रहित होकर रहना चाहिए।"

"क्रोध को प्रीति से श्रोर बुराई को भलाई से विजय करना चाहिए। लालच को उदारता से श्रीर फ्रूठ को सत्य से जीतना चाहिए।"

ये बड़ी शिचाएं गौतम के सुशील और पवित्र-त्रात्मा शिष्यों के लिए कही गई हैं। हम उनमें से एक कथा को संचेप में लिखेंगे। अपने अनुयाइयों में भगड़ों और भेद-भाव को रोकने के लिए गौतम कहता है:—

"हे भिज्जु श्रो ! प्राचीन समय में बनारस में काशियों का एक राजा ब्रह्मदत्त रहता था। उसकी मालगुजारी बहुत श्रिधक थी, श्रीर वह एक बड़े देश का स्वामी था। उसके कोश श्रीर भएडार पूर्ण थे।

उसी समय कौशलों का राजा दीर्घकीर्ति था, जो धनाढ्य नहीं था। उसका कोश श्रौर मालगुजारी बहुत थोड़ी थी। उसके पास छोटी-सी सेना श्रौर थोड़े से रथ थे। वह एक छोटे-से देश

7413

का राजा था; जैसा कि बहुधा हुआ करता है धनाह्य राजा ने इस निर्वल राजा का देश और धन छीन लिया। दीर्घकीर्ति अपनी रानी के साथ बनारस भाग गया, और वहाँ सन्यासी के भेस में एक कुम्हार के यहाँ रहने लगा। वहाँ उसकी रानी के एक पुत्र हुआ, जिसका नाम दीर्घायु रक्खा गया। कुछ काल में वह लड़का बड़ा होगया। इस बीच में राजा ब्रह्मदत्त ने सुना कि उसका शत्रु उसके नगर में भेस बदल कर रहता है। उसने आज्ञा दी कि वह उसके सामने लाया जाय और निर्देयता से मार डाला जाय। दीर्घकीर्ति का पुत्र दीर्घायु उस समय बनारस के बाहर रहता था; परन्तु अपने पिता के मारे जाने की खबर सुनकर वह नगर में आगया था। मरते हुए राजा ने अपने पुत्र की ओर देखा और अमानुषिक चमा से अपने पुत्र को उपदेश किया—

मेरे प्यारे दीर्घायु! घृणा, घृणा करने से शान्त नहीं होती, घृणा प्रीति से शान्त होती हैं। हे भिच्च ओ! तब युवा दीर्घायु बन में चला गया और वहाँ वह जी-भरकर रोया। तब वह अपने विचार दृढ़ करके नगर को लौटा और राजा के तबेले में एक हाथी के सिखलाने वाले की अध्यत्तता में नौकरी करली। वह सबेरे उठा और सुन्दर स्वर से गाने और बीन बजाने लगा। उसका स्वर इतना मधुर था कि राजा ने इस बात की खोज की कि इतने सबेरे तबेले में यह कौन गा रहा है? तब इस युवा को लोग राजा के पास ले गए। उसने राजा को प्रसन्न किया और राजा ने उसे अपने पास नौकर रख लिया।

एक समय राजा, दीर्घायु को साथ लेकर अहेड़ को गया। दीर्घायु के हृदय में ईर्घा की अग्नि जल रही थी। उसने राजा के रथ को इस प्रकार हाँका कि सेना एक और रह गई और राजा का रथ एक दूसरी ओर। राजा बहुत थक गया था,और युवा दीर्घायु की गोद में अपना सिर रखकर लेट गया। थकावट के कारण वह तुरन्त सोगया।

हे भिद्धुत्रो ! उस समय वह दीर्घायु सोचने लगा कि काशी के राजा इस ब्रह्मदत्त ने हमारी बड़ी हानि की हैं। इसने हमारी सेना, रथ, राज्य, कोश और भएडार सब-कुछ छीन लिया और मेरे माता-पिता को भी मार डाला; पर अब मेरे द्वेष का बदला लेने का समय आगया है। यह विचार कर उसने अपनी तलवार खींची, परन्तु बदला लेने वाले इस राजकुमार को अपने पिता के अन्तिम वाक्यों का स्मरण हो आया:—"मेरे प्यारे दीर्घायु ! घुणा घुणा से शान्त नहीं होती, घुणा प्रीति सं शान्त होती है।" यह विचार आते ही राजकुमार ने सोचा कि पिता की आज्ञा का उल्लंघन करना उचित नहीं है, बस उसने अपनी तलवार रख दी।

राजा ने एक बड़ा भयानक स्वप्न देखा और वह भयभीत होकर जाग उठा। दीर्घायु ने उससे सब सत्य सत्य बात कह दीं। राजा को बड़ा आश्चर्य हुआ और उसने कहा:—"मेरे प्यारे दीर्घायु! मुमे जीवन-दान दो, मेरे प्यारे दीर्घायु!! मुमे जीवन-दान दो।"

उस सुशील युवा ने अपने पिता की आज्ञा का पालन करके अपने पिता के वध को चमा कर दिया और ब्रह्मदत्त को जीवन- दान दिया। ब्रह्मदत्त ने उसके पिता की सेना और रथ, उसका राज्य, उसका कोश और भरडार सब उसे लौटादिया।

"हे भित्तृत्रों! जब उन राजात्रों में इतना धैर्य श्रौर दया है, जो राजछत्र श्रौर तलवार धारण करते हैं,तो हे भित्तश्रों, कितनी श्रधिक धीरता श्रौर दया तुममें होनी चाहिए। तुमने इतने उत्तम सिद्धान्तों श्रौर शित्ता के श्रमुसार पिवत्र-जीवन ग्रहण किया श्रौर धीर तथा दयालु देखे जाते हो जिससे तुम्हारा यश संसार में प्रसिद्ध है।"

परन्तु केवल धैर्य श्रीर दया ही की नहीं वरन् पुरुष श्रीर भलाई के कार्यो की भी शिक्षा गौतम ने अपने अनुयाइयों को बारम्बार जोर के साथ दी हैं। उस महान् पुरुष के उत्तम श्रीर फलहीन शब्दों के अनुसार जो कार्य नहीं करता, वह उस सुन्दर फूल की तरह है, जो रंग में तो बड़ा उत्तम परन्तु सुगन्धिरहित हैं। पाप न करना, भलाई करना, अपने हृदय को शुद्ध करना, यही बुद्धों की शिक्षा है।

इसी प्रकार भलाई करनेवाला जब संसार को छोड़कर दूसरे संसार में जाता है, तो वहाँ उसके भले कर्म उसके सम्बन्धी, श्रीर मित्रों की भांति उसका स्वागत करते हैं।

वह मनुष्य बड़ा नहीं है जिसके सिर के बाल पक गए हों, जिसकी अवस्था बड़ी होगई हो, प्रत्युत वह वृथा ही वृद्ध कहलाता है; वह मनुष्य जिसमें सत्य, पुण्य, प्रीति, आत्मिनरोध और संयम है और जो अपवित्रता से रहित तथा बुद्धिमान है, वही बड़ा कहलाने योग्य है।

गौतम ने मातङ्ग नामक एक चाण्डाल की कथा कही है, जिसने, अपने अच्छे कमों के द्वारा सबसे अधिक प्रसिद्धि पाई, जो देवताओं के विमान पर बैठा और ब्रह्मा के लोक में चला गया। अतएव जन्म से कोई मनुष्य, न तो चाण्डाल होता है और न ब्राह्मण ही। केवल कमों ही से चाण्डाल और कर्म ही से वह ब्राह्मण होता है।

सूत्रनिपात के त्रामगन्धसूत्र में गौतम काश्यप ब्राह्मण से कहता है—जीव को नष्ट करना, हिंसा करना, काटना, बॉंधना, चोरी करना, भूठ बोलना, छल करना, व्यभिचार करना, निन्दा करना, कपट करना, नशा करना, घोखा देना, निर्दयता, घमएड, बुरा मन और बुरा कार्य—ये सब मनुष्य को अपवित्र करते हैं। मछली माँस न खाने से, नंगा रहने से, सिर मुंडाने से, गुथे हुए बाल रखने से, भभूत लगाने से, रूखा वस्त्र धारण करने से, हवन करने से, तपस्या करने से, भजन करने से और बलिदान और यज्ञ करने से वह पवित्र नहीं हो सकता।

समस्त धर्मपद में ४२३, सद्व्यवहार की आज्ञाएं हैं, जो उत्त-मता और सद्व्यवहार की दृष्टि से इस मांति की अन्य आज्ञाओं के संग्रहों से बढ़कर हैं, जो किसी समय या किसी देश में किये गये हैं। और बौद्धों की धर्म-पुस्तकों में जो कथाएं, कहावतें, उपमाएं और आज्ञाएं हैं, उनका संग्रह करने से एक बड़ी अच्छी पुस्तक बन जाय। उनमें से कुछ उद्धृत वाक्यों को देकर इस अध्याय को पूर्ण करते हैं। सब मनुष्य दण्ड से डरते हैं, सब मनुष्य मृत्यु से भयभीत होते हैं। स्मरण रक्खो, तुम भी उन्हीं के समान हो, अतःएव हिंसा मत करो श्रीर न दूसरे से हिंसा कराश्रो।

दूसरों का दोष सहज में दिखलाई देता है, परन्तु श्रपना दोष दिखलाई देना कठिन हैं। मनुष्य श्रपने पड़ोसी के दोषों को भूसी की भाँति पछारता है, परन्तु श्रपने दोषों को वह इस भांति छिपाता है; जैसे कोई छल करनेवाला जुशारी से बुरेवाले को छिपाता है।

यह उत्तम प्रकार की शिज्ञा की उन्नति कहलाती है, कि यदि कोई अपने पापों को पाप की भाँति देखकर उनका सुधार करे और भविष्य में उनको न करे।

इस प्रकार जो मनुष्य त्रालग-त्रालग हैं, उन्हें वह एक करता है। जो मित्र हैं, उन्हें उत्साहित करता है। वह मेल करनेवाला है, मेल का चाहने वाला है, मेल के लिए उत्सुक है, जो ऐसे कार्यों को करता है जिससे मेल हो।

# बोद्ध-संघ

बुद्ध ने जब अपने धर्म का स्वरूप ठीक-ठीक संगठित देखा श्रीर उसे यह ज्ञात होगया कि देश के सार्वजनिक जीवन में उसका त्रादर हुआ है, तो उसने ऋपने धर्म को देश-देशान्तरों में फैलाने के लिए एक बौद्ध-संघ स्थापित किया। बौद्धों का यह संघ संसार के धार्मिक इतिहासों में सबसे ऋधिक प्रतिष्ठा का पात्र और सब संघों से श्रेष्ठ है। आजतक इसके बराबर का संघ नहीं हुआ । यद्यपि पहले अनेकों ऋषि, मुनि, साधु, सन्यासी, महात्मा थे और उनके बड़े-बड़े संघ थे; परन्तु बौद्ध के मुकाबले का एक भी न हुआ; दूसरे साधु, ऋषि, मुनि सदैव अपनी आत्मा का कल्याण करने में ही तत्पर रहते थे; पर बौद्ध-संघ में यही विशे-षता थी, जिससे कि आज वह अपने आदशों की छाप विश्व-भर के घार्मिक संघों पर डाल रहा है। अपनी आत्मा के कल्याण के साथ-ही-साथ, संसार के कीचड़ में फंसे हुए मनुष्यों को भी सद्पदेश सुनाकर अपने पथ पर लाना उसका मुख्य उद्देश्य था।

भिज्ञ-संघ के लिए जो नियम बुद्ध ने बनायेथेवे वास्तव में प्राचीन हिन्दु-शास्त्रों के वे ही नियम थे, जोकि ब्रह्मचारियों स्त्रौर सन्यासियों के लिए बनाये गये थे। उपनिषदों में, रामायण में, महाभारत में ऋषियों-मुनियों और तपस्वियों के वर्णन मिलते हैं. और उनके आचार-विचार व नियमों का वर्णन मिलता हैं। वही नियम और आचार-विचार बौद्ध-धर्म की वृनियाद हैं; पर बुद्ध ने अपने धर्म का प्रचार करने के लिए नये-नये उपायों, रीतियों और मार्गों का अवलम्बन किया कि जिससे अधिक-से-अधिक प्रगति के साथ धर्म का प्रचार हो सकता है। उसने सोचा कि किस तरह अधिक-से-अधिक संख्या में लोगों को अपने मत में मिलाया जाय।

धार्मिक इतिहासों में यह सबसे पहली घटना है कि एक हिन्दुस्तानी आदमी, हिन्दुओं का धर्माचार्य, हिन्दुओं से सम्बन्ध रखनेवाले धर्म को हिन्दुस्तान ही में नहीं, वरन हिन्दुस्तान के बाहर देशों में भी, गैर हिन्दुओं की रग-रग में भर दे। बुद्धने अपने सैकड़ों भिचुओं को भारत के बाहर अन्य देशों में भेजकर करोड़ों मनुष्यों को बौद्ध धर्मावलम्बी बनाया और आस-पास के सभी टापुओं व देशों में, जैसे चीन, जापान, लङ्का, जाबा, सुमात्रा व अनेकों में बौद्ध-धर्म को फैला दिया।

जैसािक हम कह चुक हैं, यद्यपि बुद्ध के समय में अनेकों सन्यासी, साधु और धार्मिक-संघ थे, किन्तु भारत के बाहर भारतीय सभ्यता का प्रचार करना और अभारतीयों को भारतीय संस्कारों की शिद्धा देना बुद्ध का ही काम था, जोिक हिन्दुओं के इतिहास में सबसे निराला और पहला ही था।

विनयपिटक में लिखा है कि-उस समय डरबेल काश्यप,

नंद काश्यप और गम्या काश्यप नामक तीन जटिल डरवेल नामक वाम में रहते थे। वे कम से ३००-४०० और ४०० जटिलों के गुरु थे। जटिल उन्हें कहते हैं, जो डाढ़ी-मूँछ नहीं कटवाते और बालों को बढ़ाये रखते हैं, जिन्हें वैरवानस सम्प्रदाय के भी कहते हैं। और राजगृही में एक संजय नाम के सन्यासी २४० सन्यासियों के साथ रहते थे। इससे यह ज्ञात होता है कि बुद्ध के समय में भी अनेकों सन्यासी व संघ थे, पर उन सबसे बढ़ा-चढ़ा और बड़ा बौद्ध-संघ हुआ। किसी ने भी बौद्ध-संघ के बराबर काम नहीं किया। बुद्ध ने ही एक ऐसा संघ उत्पन्न किया कि जो समस्त एशिया में शीघ्र ही फैल गया।

बद्ध उन स्त्री-पुरुषों को जिन्हें कि संसार से विरक्ति हो गई हो, बिना किसी जाति-भेद-भाव के अपने संघ में शामिल कर लेते थे। बुद्ध के पूर्व शूद्र लोग सन्यासी और वानप्रस्थी नहीं हो सकते थे; लेकिन बुद्ध ने जाति-पांति के भेद-भाव बिलकुल उठा दिये थे, पर बहुत-से ऐसे लोग भी थे कि जो बौद्ध-संघ में शामिल न हो सकते थे—एक वह जिन्हें खूत की बीमारी हो; दूसरे राज-पुरुष; तीसरे चोर जो दएड पा चुके हों; जो क्रीतदास हों; जो कर्जदार हों; जिनकी उम्र १४ वर्ष से कम हो और जो नपुं-सक हों। संघ में भर्ती होने के पहले हरेक व्यक्ति को प्रव्रज्या प्रह्मा करनी पड़ती थी। इसके बाद एक संस्कार किया जाता था कि जिसे उपसम्पदा कहते हैं और इसके बाद वे भिन्न और भिन्नुणी पद के अधिकारी होते थे और भिन्नु-संघ में भर्ती कर

लिये जाते थे । जबतक बुद्ध जीवित रहे, तबतक प्रव्रज्या, सम्पदा, उपसम्पदा आदि संस्कार अपने हाथों से करते थे। हम कह चुके हैं कि सबसे पहले ४ भिज्जुत्रों ने प्रव्रज्या ली थी। इसके बाद जव संघ की वृद्धि हुई तो बुद्ध ने ऋपने प्रमुख शिष्यों को प्रवन्या, उप-सम्पदा, सम्पदा त्रादि संस्कार करने का ऋधिकार दे दिया। जो स्त्री श्रीर पुरुष उपसम्पदा प्रहुण करना चाहते थे उनका सबसे पहले मुंडन किया जाता था ऋौर एक पीला वस्न उन्हें पहनने को दिया जाता था। ऋौर फिर वह पुरुष या स्त्री जिनका कि यह संस्कार किया जाता था उकडूँ बैठकर कहता था-श्रहं बुद्धं शरणं गच्छामि, ऋहं धर्मं शरणं गच्छामि, ऋहं संघं शरणं गच्छामि। पीछे से उपसम्पदा की एक नई विधि निकाली गई। प्रथम् उपाध्याय से और बाद में ऋाचार्य से उपसम्पदा प्रह्णा की जाने लगी। त्र्याचार्य का दर्जा बहुत महत्वपूर्ण समभा जाता था। श्राचार्य से उपसम्पदा प्रहण करनेवाले को श्रन्तेवासी कहा जाता था। उपसम्पदा प्रहण करने के १० वर्ष बाद सब तरह योग्य होने पर त्राचार्य बन सकता था। जब कोई त्रादमी भिन्न की दीचा लेने के लिए आचार्य के पास आता था तो वह अपने वस्त्र इस ढङ्ग से पहनता था कि एक कन्धा खुला रहे। वह त्राचार्य के सामने उसके चरणों में तीन बार प्रणाम करता और कहता-हे भगवन् ! त्राप मुम्ते अपना अन्तेवासी बनाइये । जब आचार्य स्वीकार कर लेते तो भिच्च शों की एक परिषद् बैठती थी जोकि उसकी परीचा लेती थी। यदि वह प्रश्नों का ठीक तरह शान्ति से

उत्तर दे देता था तो उसको दीचा दी जाती थी । जब कोई व्यक्ति प्रवाच्या तेने के लिए श्राचार्य के पास श्राता तो एक भिद्ध दस भिज्जुत्रों के सामने जाकर कहता कि त्र्रमुक व्यक्ति भिज्ज बनना चाहता है, श्रगर संघ त्राज्ञा दे तो वह उपस्थित किया जाय। संघ के त्राज्ञा देते ही तुरन्त ही वह सङ्घके सामने उपस्थित होता त्रीर वह हाथ जोड़कर कहता कि मेरा इस पापपूर्ण संसार से उद्घार कीजिए। तब एक विद्वान् भिन्न-संघ की त्राज्ञा लेकर उससे कुछ प्रश्न पूछता। इन प्रश्नों का यह ऋभिप्राय होता था कि वह कोई भित्त होने का श्रनधिकारी तो सिद्ध नहीं होता। इसका सन्तोष-जनक उत्तर देने पर संघ उसे त्राज्ञा दे देता था ऋौर वह त्राचार्य के पास सब संस्कार करके संघ में शामिल कर लिया जाता था ; परन्तु दो-एक प्रकार के व्यक्ति संघ में एकाएक भर्ती नहीं किये जाते थे-एक तो वह कि जो अन्य धर्म को छोड़कर आया हो। जो ऋन्य धर्म को छोड़कर संघ में भर्ती होने आता था उसे चार महीने तक ऐसे ही संघ में रक्खा जाता था। ऋगर वह चार महीने में संघ को सन्तुष्ट न कर सकताथा तो उसका फिर संस्कार नहीं हो सकता था। १४ वर्ष से अधिक किन्तु २० वर्ष से कम उम्रवाला व्यक्ति प्रव्रज्या प्रह्ण कर सकता था; परन्तु उपसम्पदा संस्कार के लिए उसे २० वर्ष की उम्र तक रहना पड़ता था। इस बीच में उसे अपने आचार्य के आधीन रहना पड़ता था। इस अवस्था में वह श्रमण कहलाता था। उससे यम और नियमों का पालन कराया जाता था। जिन्हें बौद्ध साहित्य में १०

शील के नाम से पुकारा जाता है। वे १० शील इस प्रकार के थे—

- (१) हिंसा न करना (२) चोरी न करना (३) भूठ न बोलना
- (४) नशा न करना (४) व्यभिचार न करना (६) असमय भोजन न करना (७) खाट या बिछौने पर न सोना (६) नाचने, गाने-बजाने में दिल न लगाना (६) सोना-चाँदी काम में न लाना (१०) श्रंगार न करना।

यदि पहले के पाँच शीलों के विरुद्ध कोई भिन्न आचरण करता हुआ पाया जाता तो संघ उसे बाहर निकाल देता और अगर कोई पीछे के पांच शीलों को भंग करते हुए पाया जाता तो उसे दरख दिया जाता था।

भिज्ञृ होने के पश्चात् इन चार नियमों का विशेषतीर से पालन करना पड़ता था—

- (१) सब प्रकार के व्यभिचारों से बचना।
- (२) किसी पराई वस्तु पर लुब्ध दृष्टि न करना।
- (३) पूर्ण ऋहिंसा का पालन करना 🖟
- (४) किसी दैवी या श्रमानुषी शक्ति का दावा न करना।

उसे भिन्न होने के पश्चात् १०वर्ष तक बिलकुल अपने आचार्य के आधीन रहना पड़ता था। इस काल में भिन्न और आचार्य का क्या सम्बन्ध रहना चाहिए, इस विषय में विनयपिटक के महावर्ग में बुद्धने कहा है—हे भिन्नुओं! आचार्य को चाहिए कि वह अपने शिष्य को अपने पुत्र की भाँति सममें और शिष्य को चाहिए कि

वह अपने आचार्य को अपने पिता के समान समसे। इस प्रकार वे परस्पर एक दूसरे का आदर करते हुए धर्म की उन्नति करें।

भित्त अपने आचार्य की सेवा एक दास की मांति करते थे। वे उनके लिए भोजन आदि लाते, मकान साफ कर रखते और उनके कपड़े धोते थे। आचार्य भी उनका पूरी तरह से खयाल रखते थे। वे उन्हें अच्छी तरह प्रन्थों का अध्ययन कराते थे और बीमार हो जाने पर उनकी देखभाल करते और उन्हें द्वादारू देते थे। जब कोई आचार्य मर जाता, गृहस्थी में वापिस लौट जाता, अथवा अन्य धर्म में चला जाता, तो भित्तुओं को अपना नया आचार्य चुनना पड़ता था।

दस वर्ष के पश्चात् भिन्नु, संघ का एक ऋंग बन जाता था, वह छोटी-से-छोटी बात में संघ के नियमों के ऋनुसार ऋपनी प्रवृत्ति करता था ऋौर वह यदि इसमें जरा भी ब्रुटि करता तो उसे दएड दिया जाता था।

भिन्न तीन कपड़े पहन सकते थे जोकि तृचीवर कहलाते थे। ये कपड़े भगवाँ होते थे। एक कपड़े को अन्तरवासक कहते थे, जोकि पहनने के काम में आता था, दूसरा कपड़ा उत्तरासंग कहलाता था जोकि दुपट्टे की तरह ओढ़ने के काम में आता था; तीसरा कपड़ा संगाठी कहलाता था, जोकि छाती के चारों तरफ लपेटा जाता था। वह एक तरह के लबादे की तरह होता था, वह कमर में एक रस्सी से बँधा रहता था।

गृहस्थी-बौद्ध बौद्ध-भिचुत्र्यों को वस्त्र बाँटना एक बड़े भारी

पुरुष का काम समभते थे। हर शरद-ऋतु में बौद्ध-भिन्नुओं को वस्र बाँटे जाते थे। भिन्नु तीन वस्रोंके त्रातिरिक्त एक भिन्ना-पात्र, एक ऋंगोछा, एक कर्धनी ऋौर एक उस्तरा रखते थे। हर पन्द्रहवें दिन भिद्ध लोग परस्पर एक-दूसरे का मुण्डन कर देते थे। वर्षा-ऋतु उन्हें एक ही जगह व्यतीत करनी पड़ती थी। उसे चातुर्मास कहते थे। यह चातुर्मीस आषाढ़ की पूर्णिमा से कार्तिक की पूर्णिमा तक माना जाता था। चातुर्मासमें भिद्धुत्रों को पाँच प्रकारके स्थानों में रहने की आज्ञा थी। बोहर, अड्ढ योग, प्रासाद, हर्म्य और गुहा। बोहर एक मठ ही का नाम न था, बल्कि वह एक पूजा का स्थान था त्रीर त्रागे बढ़कर वह संघाराम की शक्त में बढ़ गया था । गुहा पहाड़में पत्थर को खोदकर बनाई जाती है, ऐसी बहुत-सी गुफ़ाएं गया के पास त्रौर नागार्जुन की पहाड़ियों में पाई जाती हैं। अशोक ने ऐसी अनेकों गुकाएं खुदवाई थीं। लंका के महेन्द्र-पर्वत पर भी बहुत-सी गुफाएं बौद्धों की हैं।

भिन्न अपनी आजीविका स्वयं उपार्जन करते थे। उनकी आजीविका भिन्ना थी, किन्तु भिन्ना माँगते समय वह मौन रहते थे। बीमारी के समय ही भिन्न मक्खन, मिश्री, गुड़, शक्कर, तेल आदि काम में ला सकते थे। जबतक बुद्ध जीवित रहे, तवतक उनकी आज्ञा और शब्द ही संघके लिए क्रानून थे, किन्तु संघकी शिक्तियाँ इस क़दर बढ़ रही थीं कि उसका शासन और संरच्चण एक आदमी के लिए कठिन होगया था।

धीरे-धीरे प्रबन्ध की एक स्थायी व्यवस्था बँध गई। इस

व्यवस्था की ठीक-ठीक परिभाषा बुद्ध के निर्वाण के बाद राजगृही की पहली सभा में हुई। इस समय संघ अपने नियन्त्रण में स्वतन्त्र था। वास्तव में यह एक बड़ी भारी कभी रह गई। इस समय सब अपनी-अपनी डफली बजाने लग गये थे और आपस में बिछुड़ गये थे। इतना होते हुए भी यह बात हमें कहनी पड़ेगी कि सभी संघ बुद्ध के बचनों को और नियमों को पूरी तरह पालते गये। उनमें कोई परिवर्तन नहीं हुआ।

निर्वाण के समय भगवान् बुद्ध ने श्रपने शिष्यों से कहा— तुम यह मत सोचना कि तथागत की मृत्यु के बाद हमें शिचा देने वाला कोई न रहेगा। संघ के लिए हमने जो नियम बना दिये हैं, वही तुम्हारे गुरु श्रीर श्राचार्य का काम करेंगे।

त्रागे चलकर प्रत्येक संघ में एक परिषद् होती थी, जोकि जरूरत के समय ऋपनी बैठक करती थी। उस बैठक में वे भिन्न सिमालित होते थे, जिनको कि उपसम्पदा मिल गई हो। परिषद् को सम्मति देना और निर्णय करने का विशेष एक नियम बनाया गया था। भिन्न-भिन्न कार्य के लिए भिन्न-भिन्न प्रबन्ध-नियम थे। परिषद् जुड़ने पर आवश्यक प्रस्ताव उसके सामने रक्खा जाता था, उनपर विचार किया जाता था और उनपर बहुमत से फैसला होता था। विवादास्पद विषय किसी बड़े संघ को निर्णय के लिए भेजा जाता था और उसका फैसला सर्वथा माना जाता था। इसपर भी यदि निर्णय न होता था तो एक विशेष परिषद् बैठाई जाती थी, जिसमें बहुत बड़े-बड़े भिन्न सिम्मिलित किये जाते थे।

साधारणतया संघ के नियम चलाने के लिए कुछ साधारण पदाधिकारी नियुक्त थे; जैसे भक्तोद्देशक जो भोजन बांटता था, भाँडागारिक जो भंडार का प्रबन्ध करता था, पानीयागारिक जो पानी का प्रबन्ध करता था।

अपनी विद्या और उम्र के अनुसार भिन्नुओं में दर्जे होते थे; जैसे स्थावर उपाध्याय, आचार्य आदि । इतना होते हुए भी उनमें आपस में कोई भेद-भाव न था ।

भिन्नुणियों के लिए भी सब ये ही नियम थे; किन्तु उनका सब काम बिलकुल प्रथक था। यद्यपि वह संघ भिन्नुत्रों ही के आधीन था। भिन्नुणियों का दर्जा भिन्नुत्रों से नीचा माना जाता था। इस विषय में बहुत, से नियम और उपनियम बनाये गये थे कि भिन्नुणियों के संसर्ग से भिन्नुत्रों का संघ कहीं अपवित्र व दोषपूर्ण न हो जाय।

इस प्रकार बौद्ध-संघ की स्थापना में तीन महत्वपूर्ण बातें थीं-

- (१) सहयोग श्रौर सार्वजनिक बुद्धि से काम लेना।
- (२) संगठन श्रीर व्यवस्था बनाये रखना।
- (३) प्रचार ख्रीर धर्म विस्तार के नये-नये ख्रायोजन करना। इनका यह परिगाम हुंद्या कि बौद्ध-धर्म एक दिन सम्पूर्ण एशिया में फैल गया।

## बौद्ध-संघ के भेद

बुद्ध की मृत्यु के पश्चात् महाज्ञानी महाकाश्य ने, जोकि बुद्ध के शिष्यों में सवेश्रेष्ठ था,इस बात पर विचार करना आवश्यक समभा कि धर्म और विनय दोनों साथ मिलाकर गाये जायं और एक बार धम्म और विनय का परिपूर्ण पाठ किया जाय। ४६६ अर्हत इस कार्य के लिए चुने गए और आनन्द ने इसमें सम्मिलित होकर ४०० की संख्या पूरी की। उपाली हज्जाम विनय में, और आनन्द धर्म-सूत्र में प्रामाणिक माने गए।

यह सभा राजगृह में ईसा के ४७७ वर्ष पूर्व गौतम की मृत्यु होने पर हुई, च्यौर उसमें धम्म च्यौर विनय के पवित्र पाठ को निश्चित किया गया च्यौर शुद्ध किया गया।

ज्यों-ज्यों समय बीतता गया बुद्ध के सिद्धान्तों को लेकर दार्श-निक मतभेद होते चले गए। बहुत-से नियम और उपनियम-सम्बन्धी भेद भी बढ़ते चले गए। अन्त में गौतम की मृत्यु के १०० वर्ष पश्चात् ईसा से ३०० वर्ष पूर्व वैशाली में विज्ञयनों ने १० विवादास्पद विषयों को प्रकाशित किया और उनके निर्णय के लिए दूर-दूर से बौद्ध भिज्जुओं को एकत्रित करनेका उद्योग किया। ककंड के पुत्र यश ने पश्चिमी देश के बौद्धों को, श्रवन्ती के बौद्धों को श्रीर द्विग्णी प्रदेश के समस्त बौद्ध-भिच्चुश्रों को यह कहकर दृत भेजा श्रीर उनको यह सन्देश दिया—जबतक जो धर्म नहीं है, उसका प्रचार न हो जाय श्रीर जो धर्म है वह पृथक न कर दिया जाय, जो विनय में नहीं है उसका प्रचार न हो जाय श्रीर जो विनय में है उसे श्रलग न कर दिया जाय—इससे पहले ही हम लोगों को इस सम्बन्ध में सावधान हो जाना चाहिए।

यश को पश्चिमी प्रान्तों से बहुत सहायता मिली, लेकिन वैशाली के विरोधी भिचुत्रों ने पूर्व से सहायता प्राप्त करने का प्रयत्न किया।

वास्तव में बात यह थी कि यह भेद वैशाली के पूर्वी बौद्धों में श्रीर गंगा के ऊपरी मार्ग के प्रान्तों के पश्चिमी बौद्ध तथा मालवा श्रीर दिल्ला के बौद्धों में था। पूर्वीमत के समर्थक वैशाली के विज्जयन थे जो वास्तव में तूरान की पूची जाति से सम्बन्ध रखते थे। यह कहा जा सकता है—यह भगड़ा तूरानी बौद्धों में श्रीर हिन्दु बौद्धों में था। इस सभा में जो निर्णय हुश्रा इसका फल यह हुश्रा कि उत्तर भारत के समस्त बौद्ध ने इन्हीं पूर्वी बौद्धों से सिम्मिलित होकर श्रपना एक पृथक् सम्प्रदाय स्थापित कर दिया, श्रीर इसमें चीन के लोग, जापान के लोग, श्रीर तिब्बत के लोग भी सिम्मिलित हो गए।

इस सभा में ४ भिन्नु पश्चिम के श्रौर ४ भिन्नु पूर्व के पंच चुने गये श्रौर १० विवादास्पदः प्रश्नों को उपस्थित किया गया।

पंचों ने इन दुसों त्राज्ञात्रों को त्रस्वीकार किया त्रौर वैशाली के भिचुत्रों के अनुकूल अपना मत दिया। केवल छठी आजा के विषय में किसी विशेष श्रवस्था के श्रन्दर श्राज्ञा दी। इस सभा में ७०० भिक्तु सम्मिलित किये गये, लेकिन विरोधी-दल वालों ने पंचों के निर्णय को नहीं माना । यद्यपि निर्णायक पंच लोग बहुत षृद्ध, विद्वान्, समर्थ श्रीर पूज्य लोग थे, लेकिन श्रधिक लोग उनके विरोधी हो गये और उत्तरी बौद्ध-संघ पूर्वी बौद्ध-संघ से पृथक् होगया। बौद्ध-धर्म की दो भिन्न-भिन्न शाखायें होगई ---एक चीन, नैपाल और तिब्बत के उत्तरी बौद्ध और दूसरे लङ्का, बर्मा त्रौर स्याम कं दिल्लाणी बौद्ध लोग। एक स्थविर कहलाते थे श्रीर दूसरे महासांधिक। दोनों सम्प्रदायों के सिद्धान्तों में सब से बड़ा विरोध यह था — स्थविरों का यह कहना था कि बुद्ध होने की शक्ति उद्योग से ही प्राप्त हो सकती है ; लेकिन महा-सांधिक कहते थे कि प्रत्येक प्राणी में वह शक्ति जन्म ही से होती है श्रौर वह शनै:-शनै क्रमशः विकास को प्राप्त होती है। दिच्चिगी सम्प्रदाय वालों के प्रन्थ हीनयान श्रीर उत्तरी सम्प्रदाय वालों के यन्थ महायान के नाम से प्रसिद्ध हुए। त्रागे चलकर स्थविरों का अड़ा काश्मीर में रहा और महासांधिक सम्प्रदाय वालों का मगध की राजधानी में रहा। विचार की वात यह है कि प्रत्येक धर्म में जब नई प्रणालियाँ चलती हैं, तो वह चाहे कितना ही श्रच्छा क्यों न हो, उनका स्वीकृत होना बाहरी घटनात्रों के बन्धन पर है।

ईसाई-धर्म के विकास के प्रारम्भ में, जब सम्राट् कनस्टेण्टाइन

ने इसको प्रहरण किया, तब यह वह समय था कि जब रोमन साम्राज्य श्रौर रोमन-सभ्यता समस्त यूरोप में प्रधान मानी जाती थी; लेकिन फिर भी समस्त पश्चिमी यूरोप में बड़ी तेजी से ईसाई-धर्म फैल गया। इसी प्रकार मुसलमान धर्म का प्रचार भी उसी समय हुआ कि जिस समय संसार में उसका विरोध करनेवाला कोई धर्म न था। इस समय तक यूरोप में सैनिक-राज्य नहीं स्थापित हुए थे। भारतवर्ष में भी जब आर्य पंजाब से नीचे उतरे और समस्त भारत के भागों को विजय करना शुरू कर दिया तो इसके पश्चात् उनकी हिन्दू-सभ्यता का प्रचार हुआ। बौद्ध-धर्म के प्रचार में भी एक विशेषता थी। बौद्ध-धर्म में सबसे बड़ी बात यह थी -- ब्राह्मणों में त्रीर नीच जाति में कोई भेद नहीं माना गया था, जोकि तत्कालीन हिन्दू-धर्म का सबसे मुख्य सिद्धान्त था। इसलिए बौद्ध-धर्म का प्रारम्भिक विकास मगध राज्य में हुत्रा, चूँकि मगध का राज्य शूद्र वंश में बहुत समय तक रहा। पंजाब और उत्तर-भारत में जहांकि आर्थों की बस्ती थी, बौद-धर्म बहुत सुस्ती से फैला। लेकिन आगे चलकर ईसा के पूर्व तीसरी शताब्दि में, जब मगध राज्य ने समस्त भारत में सावभौम शक्ति प्राप्त कर ली, तब बौद्ध-धर्म भी भारत का सार्व-भौम धर्म होगया । शिशुनाग वंश जिसमें बिम्बसार श्रौर श्रजात-शत्रु पैदा हुए थे, ईसा से ३,५० वर्ष पूर्व ही नष्ट हो चुका था। इसके पश्चात् नन्द का राज्य हुआ और उसे मारकर चन्द्रगुप्त ने ईसा के लगभग ३२० वर्ष पूर्व मगध की गद्दी को अपने अधिकार

में कर लिया। यह चन्द्रगुप्त शूद्रा के गर्भ से पैदा हुआ था, इसलिए उच-जाति के लोग इस राजा को सम्मान की दृष्टि से नहीं देखते थे। यद्यपि चन्द्रगुप्त ऋौर उसका पुत्र बिन्दुसार बौद्ध नहीं हुए, लेकिन बिन्दुसार का उत्तराधिकारी महाप्रतापी ऋशोक ईसा के २६० वर्ष पहले जब मगध की गद्दी पर बैठा, तब उसने बौद्ध-धर्म को प्रहण किया और वह बौद्ध-धर्म का भारतवर्ष और भारतवर्ष के बाहर बड़ा भारी प्रचारक हुआ। अशोक का नाम बोलगा नदी से लेकर जापान तक और साइबेरिया से लेकर लंका तक विख्यात होगया। श्रशोक का राज्य समस्त उत्तर-भारत में हो गया था। उसके शिलालेख पंजाब, बिहार, श्रासाम में श्रब भी पाये जाते हैं। ईसा के २४२ वर्ष पूर्व अपने राज्य के अठारहवें वर्ष में उसने तीसरी सभा की श्रीर यह सभा ६ मास तक होती रही। श्रीर इसमें मौगलिक पुत्र तिष्य ने एक हजार भिचुत्रों को एकत्रित किया। एक हजार भिच्चत्रों ने सम्मिलित होकर बुद्ध के पवित्र पाठ का उच्चारण किया और दोहराया।

श्रागे चलकर महासांघिक सम्प्रदाय के ६ श्रीर स्थिवर सम्प्रदाय के ११ भेद पड़े। ये बीसों ही सम्प्रदाय हीनयान के नाम से प्रसिद्ध हैं। स्थिवर के पृष्टपोशक काश्मीर के राजा किनष्क हुए। इसने बौद्ध-धर्म की बड़ी भारी सभा की थी श्रीर बहुत-से प्रन्थों का संग्रह किया व बहुत-से नये प्रन्थ भी लिखवाये। इन सब सम्प्रदायों में मुख्य सम्प्रदाय सर्वास्तित्ववाद है। इस सम्प्रदाय के श्रानेकों प्रन्थ बौद्ध साहित्य में उपलब्ध हुए। इन लोगों ने सब

वस्तुत्रों के त्रान्तरिक त्रौर बाह्य दृष्टि से दो भेद किये हैं--एक का नाम संस्कृत-धर्म और दूसरे का असंस्कृत-धर्म है। आन्तरिक विभाग में रूप, वेदना, संज्ञा, संस्कार ऋौर विज्ञान, ये पाँच स्कन्ध हैं। चत्तु इन्द्रिय त्र्यायतन, श्रोत्र इन्द्रिय त्र्यायतन, घारण इन्द्रिय त्रायतन, जिह्वा इन्द्रिय त्रायतन, काय इन्द्रिय त्रायतन, मन इन्द्रिय त्रायतन, रूप इन्द्रिय त्रायतन, गन्ध इन्द्रिय त्रायतन, शब्द इन्द्रिय त्रायतन, रस इन्द्रिय त्रायतन, स्पर्श इन्द्रिय त्राय-तन, धर्म इन्द्रिय त्रायतन-ये द्वाद्श त्र्यायतन कहलाते हैं। चत्रु इन्द्रिय धातु, श्रोत्र इन्द्रिय धातु, घाण इन्द्रिय धातु, जिह्ना इन्द्रिय धातु, काय इन्द्रिय धातु, मन इन्द्रिय धातु, रूप धातु, शब्द धातु, गन्ध धातु, रस धातु, स्पर्श धातु, धर्म धातु, चज्ज विज्ञान धातु, श्रोत्र विज्ञान धातु, घाए। विज्ञान धातु, जिङ्का विज्ञान धातु, काय विज्ञान थातु त्रौर मन विज्ञान धातु—ये ऋष्टादश धातु कहलाती हैं। ये च्रान्तरिक विभाग के ३४ भेद हुए।

बाह्य विभाग के ७४ भेद हैं—

रूप १२—४ इन्द्रियाँ, ४ विषय, १ अविज्ञाप्ति रूप, १ चित्त। चैत्त ४६—१० महाभूमिका धर्म—१ वेदना, २ संज्ञा, ३ चेतना, ४ स्पर्श, ४ छन्द, ६ प्रज्ञा, ७ स्पृति, ८ मनस्कायर, ६ अधिमोन्न, १० समाधि।

# १० कुराल महाभूमिका धर्म-

(१) श्रद्धा (२) प्रश्नब्धि (३) त्रापत्रपा (४) त्राधवेश (४) वीर्य (६) त्राप्रमाद (७) उपेत्ता (८) ही (६) त्रालोभ (१०) स्रहिंसा।

#### ६ क्रोश महाभूमिका धर्म-

(१) सुधामोह (२) कौसिदय (३) स्थान (४) प्रमाद (४) श्रश्रद्धा (६) श्रीद्धत्य ।

२ अकुशल भूमिका धर्म-(१) अहीकता (२) अनपत्रपा। १० पस्ति क्तेश भूमिका धर्म-

(१) क्रोध (२) ईर्षा (३) विहिशा (४) माया (४) मृत्त (६) मात्सर्य

(७) परिताप (५) उपनाह (६) शाव्य, (१०) मद ।

### च्यानियत भूमिका धर्म—

(१) कौकृत्य (२) वितर्क (३) प्रतिघ (४) मिद्ध (४) विचार (६) मान (७) राग (८) विचिकित्सा । ये ४६ चैत्त हुए ।

#### १४ चित्त विप्रयुक्त--

(१) प्राप्त (२) त्रप्राप्ति (३) समागत (४) त्रसंज्ञिका (४) त्र्यसंज्ञि समाप्ति (६) निरोध समाप्ति (७) जीवित (८) जाति (६) स्थिति (१०) जरा (११) त्र्यनित्यता (१२) नामकाय (१३) पद काय (१४) विज्ञान काय।

#### ३ ऋसंस्कृत धर्म-

़ (१) प्रति संख्या निरोध (२)त्रप्रप्रित संख्या निरोध (३) त्र्याकाश । ये ७४ वाह्य विभाग हुए ।

संस्कृत-धर्म का मतलब उन वस्तुओं से है जो दूसरे के मेल से बनी है। संस्कृत-धर्म चार हैं—रूप, चित्त, चैत्य श्रीर चित्त विप्रयुक्त । बौद्ध दर्शन में धर्म के श्रनेक श्रर्थ हैं; जैसे नियम, कानून, मजहब, श्रद्धा, संसार, जगत दृश्यमान वस्तु इत्यादि ।

जो वस्तु अपनी इन्द्रियों को रुकावट दे वह "रूपधर्म" कहलाता है, रूपधर्म को हम प्रकृति कहते हैं। श्रीर श्रमेजी में इसे मैटर कहते हैं। रूपधर्म ११ हैं- ४इन्द्रियाँ, ४ इन्द्रियों के विषय और ११वाँ अविज्ञप्ति । यह अभिव्यक्ति वह रूप है जो श्रभी श्रभिव्यक्त न हुत्रा हो, श्रर्थात् जो स्पष्ट नहीं हुत्रा हो। हिन्दु-शास्त्र में ४ इन्द्रियाँ, ४ उनके विषय और ११ वाँ मन माना गया हैं। ज्ञात होता है कि ११वाँ मन ही बौद्ध-दुर्शन में स्रविज्ञप्ति रूप से प्रहण् किया गया है। ये ग्यारहों धर्म परमाग्रुश्रों से बने हुए हैं। परमाणु रूप का छोटे-से-छोटा भाग है। न हम उसे उठा सकते हैं, न चीर सकते हैं, न फेंक सकते हैं, न कू सकते हैं, न देख सकते हैं, न खींच सकते हैं, न लम्बा बना सकते हैं। यह न नींचा है न ऊंचा है, न टेढा है न गोल है, न छोटा है न लम्बा, न चौकोर हैं न गोल है। किसी भी इन्द्रिय के द्वारावह देखा नहीं जासकता। रूप नित्य हैं । परमागु भूत श्रौर भविष्यकाल में रहता हैं । वर्त-मानकाल में नहीं रहता। परमाह्य अदृश्य है, पर जब वह दूसरे परमाणुत्रों के साथ मिलता है, तब देखा जा सकता है, इसे ऋगु कहते हैं। संसार की वस्तुएं इस कम से बनी हैं।

७ परमागु=१ त्रगु

७ ऋगु = १ लोहरजः

७ लोहरजः=१ अव्रजः

७ अब्रजः = १ शशरजः

७ शशरजः = १ ऋविरजः

७ त्रविरजः = १ गोरजः

७ गोरजः = १ वातायनछिद्र

७ वातायनछिद्र = १ लिचा

७ लिचा = १ यूकः

🔹 ७ यूकः 📁 😑 वयः

७ वयः = १ ऋंगुत्ति पर्व

इस प्रकार संसार के नदी, पहाड़, समुद्र आदि सब पदार्थ वने हैं। बौद्ध दर्शन में परमाणु जीवित वस्तु है, और इनमें पृथ्वी, वायु, अग्नि और जल इनके गुण रहते हैं। इस प्रकार संसार की सब वस्तुएं इन चार परमाणुओं से बनी हैं।

ह्मप विषय—ह्मप दो प्रकार का है, वर्ण और संस्थान। एक प्रकार से उसके २० भेद भी किये गये हैं,वर्ण के १२ और संस्थान के मा मूल वर्ण चार हैं—सफोद, लाल, नीला और पीला। शेष आठों रंग उन चारों के मेल से बनते हैं। संस्थान माप्तकार के हैं—लम्बा, गोल, छोटा, चौकोर, ऊंचा, नीचा, सीधा और टेढ़ा।

शब्द विषय—वह है, जिसका ज्ञान श्रोत्र-इन्द्रिय से होता है। इसके दो भेद हैं—उपात्त महाभूत का शब्द, जिसमें ज्ञान-शक्ति है और अनुपात महाभूत का शब्द जिसमें ज्ञान-शक्ति नहीं है। इन दोनों शब्दों के दो-दो भेद हैं; एक तो सत्व संख्यात जो सुना जाय और दूसरा असत्व संख्यात जो न सुना जाय। पहले का उदाहरण है ग्रामोक्षोन और दूसरे का आकाशवाणी। फिर इनमें से प्रत्येक के दो-दो भेद हैं—सुख शब्द और दु:ख शब्द।

गन्ध विषय—जो घाण इन्द्रिय से मालूम हो, वह गन्ध है। गन्ध चार प्रकार की है—सुगन्ध, दुर्गन्ध, समगन्ध और विषम गन्ध। समगन्ध शरीर का पोषण करती है और विषम गन्ध शरीर का पोषण नहीं करती।

रस विषय—यह जिह्ना से जाना जाता है, और यह ६ प्रकार का है—मीठा, खट्टा, तवरा, कटुक, तीखा और कषायला।

स्पर्श विषय—यह कायइन्द्रिय सं माल्स होता है। यह ११ प्रकार का है—अप, तेज, पृथ्वी और वायु, यं चार भूत स्पर्श विषय कहलाते हैं। शेष के ७ भौतिक स्पर्श विषय कहलाते हैं।

विशेष बात यह है कि शीत, भूख त्र्यौर पिपासा इनकी गर्णना बौद्ध-दर्शन ने स्पर्श में ही की है।

इन पाँचों विषयों की पाँच इन्द्रियाँ हैं। बौद्ध-दर्शन में इन्द्रियों के कई अर्थ हैं; जैसं परम ईश्वर अधिपति। बाहर के विषयों को प्रहण करके इन्द्रियाँ वित्तोत्पाद करती हैं। पाँच झानेन्द्रियों द्वारा ही विज्ञान का सम्बन्ध है। बौद्धों ने पाँच विज्ञान माने हैं और पाँच ज्ञानेन्द्रियों को ४ प्रसाद के रूप में माना है। प्रत्येक इन्द्रिय के दो भाग हैं—एक मुख्य और दूसरा गौण; जैसे देखने की नस तो मुख्य है और ऑस गौण। मुख्य इन्द्रिय अदृश्य है और गौण हरय।

अविज्ञाप्ति रूप—अविज्ञाप्ति रूप का अर्थ उस कर्म से है, जो अभीतक प्रकट न हुआ हो। यहाँ रूप का अर्थ कर्म होता है। जब हम कोई शुभ-अशुभ कर्म करते हैं, अथवा भावना करते हैं तो एक प्रकार की गुप्तशक्ति की छाप हमारे शरीर में लग जाती है, और उसीको अविज्ञप्ति रूप कहते हैं, अर्थात् जो कर्म दूसरे को तो मालूम न हो, परन्तु वह शरीर में छिपा रहे।

कर्म—कर्म के दो भेद हैं—चैतव कर्म, जिसे मनस्कार भी कहते हैं और दूसरा चैतिसक कर्म। चैतिसक कर्म के दो भेद हैं— कायिक कर्म और वाचिक कर्म। उनके भी दो-दो भेद हैं, विज्ञिष्ति और अविज्ञप्ति कर्म।

चित्त के विषय में बौद्ध प्रन्थकार थांड़ा विस्तार से वर्णन् करते हैं—चित्त चैत्त-धर्म का राजा हं, उसको मन भी कहते हैं, वह चेतन हं, इसलिए चित्त, मनन करता है, अतः मन और विवेक करने से उसे विज्ञान कहते हैं। बौद्ध-दर्शन में चित्त, मन और विज्ञान का अर्थ एक ही है। अर्थात् पहला चजु-विज्ञान, दूसरा श्रोत्र-विज्ञान, तीसरा घाण-विज्ञान, चौथा जिह्वा-विज्ञान, पाँचवाँ काय-विज्ञान और छठवाँ मनोविज्ञान, ये चित के छः भेद हैं। इन सबका सम्बन्ध अपनी-अपनी इन्द्रियों से है। ये छः ही विज्ञान मिलकर विज्ञान-शक्ति बंनाते हैं। इन्हीं छः विज्ञानोंके साथ छः विज्ञान काय भी हैं; जैसे—चजु-विज्ञान काय, श्रोत्र विज्ञान काय, मनोविज्ञान वर्ण, संस्थान, शब्द, गन्ध।

विज्ञान के तीन भेद हैं—स्वभाव निर्देश, प्रयोग निर्देश और अनुस्मृति निर्देश। इसमें पहले का सम्बन्ध वर्तमानकाल से है, दूसरे का तीनों कालों से, तीसरे का सम्बन्ध केवल भूतकाल से है। इन छः प्रकार के विज्ञानों में चत्तु, श्रोत्र, घाण, जिह्ना और काय विज्ञानों में स्वभाव-निर्देश होता है और मनोविज्ञान में तीनों कर्म होते हैं। पहले पाँचों को अनिर्देश विज्ञान कहते हैं। स्वभाव निर्देश पहले ४ विज्ञान कायों में होता है। इनमें प्रयोग निर्देश और अनुस्मृति निर्देश नहीं होगा, इस कारण उन्हें अनिर्देश कहते हैं।

चैत्त धर्म—चैत्त-धर्म चित्त के अनुगत होता है। किसी वस्तु के साधारण गुण तो चित्त देखता है और विशेष धर्म चैत्त देखता है; जैसे हम दूर से जब किसी मनुष्य को देखते हैं तो चित्त के द्वारा हमें मालूम होता है कि यह कोई पुरुष या छी है। इसके इस प्रकार का रूप व आकृति होगी। चैत्य धर्म के द्वारा हम यह मालूम करते हैं कि इसके विशेष गुण क्या-क्या होंगे। इसके एक ऑख होगी, इतनी लम्बाई होगी, नाक होगा, कान होगा, मूंह होगा, ऐसा वर्ण होगा; इत्यादि-इत्यादि।

बौद्धों के मत में चैत्य धर्म ४६ प्रकार का है; परन्तु विज्ञान-वादियों ने इसे ४० प्रकार का बताया है। पीछे हम इन ४६ चैत्य धर्मों का वर्णन् कर चुके हैं।

१० महाभूमिका धर्म सब मनुष्यों के लिए एक-से ही होते हैं, श्रच्छे-बुरे, और अच्छे व बुरे।

कुशल महाभूमिका धर्म भी १० प्रकार के हैं। ये सब अच्छे विचारों के साथ रहते हैं।

क्लेश महाभूमिका ६ प्रकार के हैं, जो क्लेश के साथ होते हैं। दो प्रकार के श्रक्कशल भूमिका धर्म मन की बुरी वृत्तियों के साथ पैदा होते हैं। च्यितियत भूमिका धर्म ये भी बुरे ही विचारों के साथ पैदा
 होते हैं।

जो कोई इन सबको ठीक-ठीक जान लेता है, वह सर्वास्ति-वादियों के मत में निर्वाण-पद का ऋधिकारी है।

बौद्धों की इसी सम्प्रदाय का एक मुख्य सिद्धान्त ऋष्टांग मार्ग हैं।

वे अष्टांग मार्ग ये हैं-

- (१) सम्यग् दृष्टि—संसार में दुःख है ? दुःख कैसे उत्पन्न हुआ ? दुःख कैसे बन्द हो ? इन सब बातों को जानना सम्यक्-दृष्टि है।
- (२) सम्यक् संकल्प—संसार त्यागो, ईर्षा त्यागो, द्वेष त्यागो। यह सम्यग् संकल्प है।
- (३) सम्यग् वचन-भूठ बोलना, दूसरे की निन्दा करना, चोरी करना। इनको त्यागना सम्यग् वचन है।
- (४) सम्यग् कर्मना —हिंसा करना, बिना दिये ही किसी की वस्तु ले जाना, इन्द्रियों का अनुचित रूप से भोग करना, इनसे बचना ही सम्यग्-कर्मना है।
- (४) सम्यगाजीव—श्रच्छी वृत्ति को करना श्रौर बुरी वृत्ति को छोड़ना ही सम्यगाजीव है।
- (६) सम्यग् व्यायाम—पाप की वृत्तियों को रोकना, अच्छी वृत्तियों को उदय करना श्रौर उनके अनुभव विस्तार करना, यह सम्यग् व्यायाम है।

- (७) सम्यग् स्पृति—शरीर को समफना, लोभ-मोह को छोड़ना, शान्ति और उत्साह के साथ जीवन को व्यतीत करना, यह सम्यग्-स्मृति धर्म कहलाता है।
- (५) सम्यग् समाधि—एक दूसरी अवस्था के पीछे ध्यान की सारी अवस्थाओं को प्राप्त कर लेना, सम्यग् समाधि है। ध्यान की पहली अवस्था ही राग-द्वेष की घातक है। दूसरी अवस्था में बड़ा आनन्द आता है और यह आनन्द से प्राप्त होती है। तीसरी अवस्था में सुख की उदासीनता पैदा हो जाती है। चौथे में उदासी और सावधानता दोनों ही नष्ट हो जाते हैं। यही अष्टाँग मार्ग हैं।

#### माध्यमिक सम्प्रदाय-

बुद्धकी मृत्यु के ७०० वर्ष पश्चात् बौद्धों में एक बड़े भारी सिद्ध पुरुष हुए हैं—वे नागार्जुन के नाम से प्रसिद्ध थे। यह दिच्चिणी भारत के ही रहनेवाले थे। श्रीर यह बुद्ध के पश्चात् दूसरी या तीसरी शताब्दि में प्रकट हुए। माध्यमिक सम्प्रदाय के यह सबसे बड़े श्राचार्य थे।

श्राचार्य श्रासुरीघोष जो मसीह की पहली शताब्दि में पैदा हुए, उन्होंने भारत में महायान संप्रदाय की नींव डाली श्रौर श्रमेकों प्रन्थों को संचित करके उनको शुद्ध करवाया । उन्हीं श्रासुरीघोष के शिष्य श्रीनागार्जुन सिद्ध थे। नागार्जुन ने इस विषय पर एक प्रन्थ लिखा है, जिसे द्वादश वाक्य शास्त्र कहते हैं। यह इस संप्रदाय का सबसे मुख्य प्रन्थ हैं। प्रतीत्य समुत्पाद बौद्धों का दूसरा बड़ा सिद्धान्त है। नाशवान् वस्तुत्रों की उत्पत्ति ऋर्थात् जो वस्तु नष्ट हो जाती है, वह उत्पन्न होती है।

उत्पत्ति मिथ्या है, क्योंकि न तो कोई वस्तु अपने-आप उत्पन्न हो सकती है, न दोनों के मिलने से, और न किसी हेतु के बिना। यदि कोई वस्तु है तो उसकी उत्पत्ति कैसी! दूसरी चीज से उत्पन्न होने का अर्थ भी यही है कि जो वस्तु पहले थी उसीकी उत्पत्ति हुई। यदि यह कहो कि एक वस्तु के आश्रय से दूसरी वस्तु होती है तो किसी वस्तु के आश्रय से कोई भी वस्तु हो जानी चाहिए।

कोई चीज न तो अपने-आप पैदा हो सकती है, न दूसरी चीजों से उत्पन्न हो सकती है, और न दोनों के मेल से ही। वह किसी हेतु के बिना भी उत्पन्न नहीं हो सकती। नहीं तो सब चीजें, सब काल में बन जायगी। इसलिए प्रतीत्य समुत्पाद का अर्थ मिथ्या दृश्यों से हैं, जोिक हमारी अविद्यायुक्त बुद्धि और इन्द्रियों को प्रतीत होते हैं और जो सत्य नहीं है, और अविद्या के कारण दृश्यमान हैं, यही प्रतीत्य समुत्पाद है।

झान और संस्कारों के जितने भी रूप हैं, सब भूठे हैं और नष्ट होनेवाले हैं। केवल निर्वाण ही एक ऐसा धर्म है कि जो नष्ट नहीं होता।

परन्तु यहाँ एक शंका होती हैं कि यदि दृश्यमान सब पदार्थ भूठे हैं तो उनकी सत्ता भी नहीं होनी चाहिए। न शुभाशुभ कर्म है, न भवचक है। यदि यही बात है तो उनके विषय में विचार- विवेचन करना भी व्यर्थ है; परन्तु बौद्ध-दर्शनकार कहते हैं— मनुष्यों को जो अन्ध-विश्वास है कि दृश्यमान सब वस्तुएँ सत्य हैं, इसी अन्ध-विश्वास को नष्ट करना शून्यवाद का प्रयत्न है। जो बुद्धिमान तत्वदर्शी पुरुष हैं, उन्हें कोई भी वस्तु सत्य या असत्य नहीं मालूम होती। उनके लिए वास्तव में ये चीजें हैं ही नहीं, वह धर्मों के सत्य या असत्य होने के प्रश्न पर कुछ भी विचार नहीं करते। उनके लिए न कर्म है, न भव-चक्र ही है। जो वस्तु दिखाई ही नहीं देती तो उसका अस्तित्व कैसे कहा जा सकता है। जो वस्तु नहीं है, वह भूत, भविष्य अथवा वर्तमान नहीं हो सकती। न उसका नाश है, न उत्पत्ति।

श्रव यहाँ एक दूसरी शंका श्रीर होती है। कल्पना करो कि श्रगर कोई वस्तु सत्य ही नहीं है तो शून्यवादियों का यह कहना कि न तो उत्पत्ति है श्रीर न विध्वंस है, श्रसत्य है। इसका उत्तर यह है कि शून्यवादियों के मत में तो केवल मौन ही सत्य है। जब वह कभी शास्त्रार्थ करते हैं तो श्रन्य लोग जिसको हेतु मानते हैं, उन्हें वह भी मान लेते हैं; चूंकि न प्रत्येक वस्तु में सत्यता है, न सत्य का श्रनुभव है। श्रीर इसलिए जब वह प्रतीत्य समुत्पाद के सिद्धान्त से यह कहेंगे—"इसके होने से वह है" तो न उसमें सत्य है श्रीर न सत्य का स्वभाव ही है।

प्रतीत्य समुत्पाद अथवा शून्यवाद का यह अर्थ है कि सब दृश्यमान् पदार्थों में न सार है, न सत्यता ही है। इसिलए यह कहा जा सकता है कि न वे उत्पन्न होते हैं और न नष्ट होते हैं। न उनका आविर्भाव होता है न लोप। वह केवल भ्रम और प्रपञ्ज है।

माध्यमिक सम्प्रदाय का कहना है कि किसी वस्तु में अपना निजी स्वभाव नहीं है। गर्मी को भी अग्नि का स्वभाव नहीं कह सकते; क्योंकि अग्नि और उष्णता बहुत-सी अवस्थाओं के संयोग का परिणाम है और जिसका होना बहुत-सी अवस्थाओं पर निर्भर है। किसी भी वस्तु का उसका निजी स्वभाव नहीं कहा जा सकता। इसलिए माध्यमिक सम्प्रदाय का यह कहना है कि स्वभाव का अस्तित्व नहीं है। यदि कोई वस्तु अपना स्वभाव या अस्तित्व नहीं है। यदि कोई वस्तु अपना स्वभाव या अस्तित्व नहीं है तो हम उसमें दूसरी वस्तुओं का स्वभाव भी नहीं मान सकते। यदि कोई पहले तो वस्तुओं को भावात्मक माने और पीछे यह मालूम करे कि वह ऐसी नहीं है तो वह अभाव को माननेवाला हुआ; परन्तु जब हम किसी वस्तु को भावात्मक ही नहीं कहते, तब हम उसे अभावात्मक कैसे कह सकते हैं?

लेकिन सबसे पहले यह बात है कि हम प्रत्येक पदार्थ में गित और प्रवृत्ति तो देखते ही हैं, तो इसका उत्तर यह है कि हम परि-वर्तन-क्रिया उन पदार्थों के विषय में नहीं कह सकते, जो चिएाक अर्थात् अस्थायी वस्तुएं हैं, उनके विषय में हम परिवर्तन-क्रिया को लगा ही नहीं सकते; क्योंकि उनके उत्पन्न होने के दूसरे ही चएा बाद उनका नाश हो जाता है। कोई भी वस्तु ऐसी नहीं कि जो जारी रहे और जिसके लिए परिवर्तन गित के लगाने की आवश्यकता हो। जो वस्तु नष्ट होती है, वह न कहीं से आती है और न कहीं जाती है। यह भी नहीं कहा जा सकता कि दूसरे चए के उत्पन्न होने पर पहले चए में परिवर्तन होगया हो; क्योंकि वह चए वही नहीं था, जोकि दूसरा चए है।

इस प्रकार की मान्यता आत्मा है और उसका परिवर्तन होता रहता है, यह भी वैसा ही असत्य है। माध्यमिक सम्प्रदाय का यह मत है कि चाहे कितनी भी खोज क्यों न की जाय, पर पंच-स्कन्धों के सिवा कोई और आत्मा ही नहीं है। यदि आत्मा सम्पूर्ण है तो उसमें न परिवर्तन हो सकता है और न गति ही हो सकती है। नहीं तो यह समभा जायगा कि एक ही आत्मा उसी च्राण में एक रूप त्यागकर दूसरा रूप लेती है, जो अचिन्तनीय है।

श्रव यह एक बहुत ही विचारपूर्ण प्रश्न है कि यदि परि-वर्तन-क्रिया नहीं है श्रीर हजारों क्लेशों का चक्र जगत् में नहीं है, तो निर्वाण जिसे कि सब क्लेशों का श्रन्तिम विध्वंस या नाश कहा जाता है, वह क्या है ? श्रव माध्यमिक सम्प्रदाय के सिद्धा-न्तानुसार निर्वाण एक—सब वस्तुश्रों के जोकि दृश्यमान हैं, उनके स्वभावा-भाव का नाम है, वह श्रनिरुद्ध श्रीर श्रनुत्पन्न पदार्थ है । निर्वाण सब वस्तुश्रों का लोप है, श्रर्थात् निर्वाण प्रपञ्चवृत्ति का केवल एक श्रवसान है । होना न होना प्रपंच से सम्बन्ध रखता है । यहाँतक कि दृश्यमान पदार्थ का होना बन्द हो गया है, यह ज्ञान भी नहीं है । बुद्ध भी एक दृश्यमान पदार्थ है । मिध्या मृग-तृष्णा श्रीर स्वप्न है श्रीर उसके उपदेश भी सब ऐसे ही हैं । Ç

मिथ्या छहंकार का नाम छिवद्या है। खूब विचार करने पर ज्ञात होगा कि भावात्मक सत्ता का लवलेश भी है। यदि छिवद्या न होती तो संस्कार भी न होते, संस्कार न होते, तो विज्ञान भी न होता। इसी प्रकार छौरों को भी समभना चाहिये। छिवद्या के सम्बन्ध में यह नहीं कहा जा सकता कि वह संस्कारों को उत्पन्न कर रही है, छौर न संस्कारों के सम्बन्ध में ही कह सकते हैं कि वह छिवद्या से उत्पन्न हुए हैं। छिवद्या होने से संस्कार होते हैं और संस्कार होने से विज्ञान! इसी प्रकार सब दूसरी वस्तुओं को भी समभना चाहिए।

प्रतीत्य समुत्पाद के इस प्रतिपादन को हेतूपनिबन्ध कहते हैं। इसका अर्थ हैं—पूर्व हेतु के होने पर उत्तर हेतु का होना। इसे प्रत्ययोपनिबन्ध भी कहते हैं।

चार महाभूत, श्रौर विज्ञान के समवाय श्रर्थात् मेल से मनुष्य बनता है। पृथ्वी के कारण शरीर ठोस है, जल से शरीर में चर्ची है, श्रुग्नि से पाचन है, वायु से साँस लेता है, श्राकाश से शरीर छिद्रावकाश है श्रौर विज्ञान से उसमें मानसिक चेतना है। इन सबके संयोग से मनुष्य बना है, परन्तु इनमें से किसी को माल्म नहीं कि हम क्या-क्या कर रहे हैं। इनमें कोई भी वास्त-विक तत्व या सत्तावान या श्रात्मा नहीं है। श्रविद्या के ही कारण इन्हें सत्तावाला कहते हैं श्रौर मोह उत्पन्न हो जाता है। श्रविद्या से राग-द्रोष, मोह के संस्कार पैदा होते हैं। इनसे विज्ञान श्रौर चार स्कन्ध उत्पन्न होते हैं। ये चारों महाभूतों के साथ नामरूप

उत्पन्न करते हैं, नामरूप से पड़ायतन उत्पन्न होते हैं। इन तीनों के संयोग से स्पर्श होता है, स्पर्श से वेदना, वेदना से रुष्णा आदि होते हैं। ये नदी की धारा के समान प्रवाहित होते रहते हैं; किन्तु इनके अन्त में कोई तत्व या सार नहीं होता। इसिलए धर्मों को न सत और न असत कह सकते हैं। न तो सत्ता को सत्य कह सकते हैं और न विनाश को ही सत्य कह सकते हैं। इसी कारण इस सिद्धान्त का नाम माध्यमिक सम्प्रदाय पड़ा है।

भाव-श्रभाव केवल संवृत्ति सत्य हैं, ऐसे ही सब धर्म हैं। उसमें परमार्थ सत्य कुछ नहीं है और न कोई चीज है। इस सिद्धान्त में भी सदाचार नीति उनकी ही ऊँची है, जितनी कि श्रन्य भारतीय सिद्धान्तों में।

शून्यता का अर्थ अभाव नहीं है। व्यावहारिक जगत की निर-न्तर परिवर्तनशील अवस्था का नाम शून्यता है, अथवा वह विश्व के आन्तरिक रूप की केवल अनिरुद्धता है।

जगत की सत्यता निर्दोष दर्पण के समान है। जिसमें प्रत्येक वस्तु वैसी ही दिखाई देती है, जैसी कि वह वास्तव में है; जैसे दर्पण उस वस्तु से जोकि उसमें दिखाई देती है, श्रलग रहता है—वैसे ही बोधिसत्व उन सबसे जो देखता है, निश्चिन्त नहीं होता है। उसका चित्त क्लेश और राग से सर्वथा मुक्त रहता है। न उसे सुन्दरता देखकर अनुराग होता है, न कुरूपता देखकर द्वेष। वह अत्यन्त शून्यता की श्रथवा सम्पूर्ण श्रनिरुद्धता की श्रवस्था में रहता है। शून्यता कई दृष्टियों से देखी जा सकती है।

- (१) असंस्कृत शून्यता—आन्तरिक अथवा परमार्थ जगत् में इस शून्यता के नियम का प्रयोग होता है।
- (२) संस्कृत शून्यता—इसका प्रयोग संवृत्तिक श्रथवा व्याव-हारिक सत्तावाले जगत् में होता है।

भावात्मक दृष्टि से जगत् की परमार्थ अवस्था पर विचार करने पर, नागार्जुन और उनके अनुयायीगण भारतवर्ष, चीन और जापान में अत्यन्त शून्यता के सिद्धान्त पर पहुँचे; क्योंकि जिसकी रुद्धता है वह जगत् की सब वस्तुओं के रूपान्तर विकाश और परिवर्तन का विशेष नियम नहीं माना जा सकता।

सर्वं च युज्यते तस्य, शून्यता यस्य युज्यते । सर्वं न युज्यते तस्य, शून्यता यस्य न युज्यते ॥

शून्यता होने से सब-कुछ सम्भव हो सकता है और शून्यता न होने से कुछ भी सम्भव नहीं है।

संस्कृत शून्यता का ऋर्थ विशेषता का ऋमाव है। ऋथवा ऋसत्ता की दृष्टि से व्यक्तियों का नास्तित्व है।

कोई भी ऐसा धर्म नहीं है जो प्रतीत्य से उत्पन्न न हुआ हो, और ऐसा कोई भी धर्म नहीं है जोकि निरन्तर परिवर्तनशील नहों अर्थात् शून्य नहों।

जो-कुछ प्रतीत्य से उत्पन्न होता है वह शून्य है; क्योंकि वह कारण नियम से बद्ध है। अतः जिनमें विशेष अथवा स्वभाव नहीं है वह शून्य है। भाकात्मक दृष्टि से यह संवृत्तिक वस्तुओं अथवा संस्कृत धर्मों की निरन्तर परिवर्तनशील अवस्था है, अर्थात वह ष्प्रवस्था जिसमें भवविकास की निरन्तर धारा बहती रहती है। श्रर्थात कार्य-कारण की सम्बन्ध-शृंखला रहती है।

माध्यमिक शाखा की शून्यता का रूप संस्कृत और असंस्कृत रूपों से भी आगे बढ़ा हुआ है; क्योंकि ये अन्योन्यापेच शब्द हैं। संस्कृत और असंस्कृत धर्म एक दूसरे की अपेचा से हैं। असंस्कृत का अस्तित्व संस्कृत के अस्तित्व पर निभर है, और संस्कृत का अस्तित्व असंस्कृत के अस्तित्व पर। और इस ही परस्पर सापेच सम्बन्ध के कारण सब वस्तुएं शून्य हैं। इन शब्दों से पर्मार्थत्व सूचित नहीं होता, यह अवलम्ब शून्यता कहलाती है।

धर्म की वास्तविक अवस्था निर्वाण के समान अकथनीय, अविचारणीय और जन्म-मरण से रहित है। वह विचारों से और भाषा से परे हैं, और संपूर्ण और केवल है। यदि मन और शरीर द्वारा सच्चा परिश्रम किया जाय तो हम उस परमार्थ सत्यं को प्रह्मा कर सकते हैं। इस अवस्था को प्राप्त कर लेने पर पुरुष 'तू', 'मैं', 'यह', 'वह' इत्यादि भेद-भावों को भूल जाता है। धंमों की वास्तविकता में आत्मा-अनात्मा कुछ नहीं।

शून्यता का सच्चा अर्थ बताने के लिए इस प्रकार चार पुट बताये गये हैं--

पहला पुट—सत्ता संवृत्त सत्य है, श्रीर शून्यता परमार्थ सत्य कहलाता है।

दूसरा पुट-दो सत्यों का पहला पुट संवृत्त सत्य है, न सत्ता धौर न शून्यता परमार्थ सत्य है। तीसरा पुट-दो सत्यों का दूसरा पुट संवृत्त सत्य है,न असत्ता अौर न अशून्यता परमार्थ सत्य है।

चौथा पुट-दो सत्यों का तीसरा पुट संवृत्त सत्य है, न सत्ता श्रौर न शून्यता परमार्थ सत्य है।

जबतक हम सत्ता या असत्ता भाव या अभाव के पीछे इस प्रकार लगे रहेंगे, तो हमें कभी भी परमार्थ सत्य का अनुभव न होगा और न हमें केवल्यावस्था का ही प्राप्ति होगी। नेति-नेति वाक्यों द्वारा वेदान्त-शास्त्र में भी ब्रह्म-तत्व के समम्मने की चेष्टा की गई है, पर परमार्थ सत्य क्या है—इसका ठीक उत्तर केवल मौन ही है। जहाँ मन और वचन की गित ही नहीं वहाँ का वर्णन कैसे हो सकता है!

पूर्वीक चारों पुटों में —प्रत्येक पुटके दो सत्य सम्पूर्ण प्रकारके अन्तिम विचारों के खण्डन करने के लिये माध्यमिक-मार्ग बताते हैं।

श्राचार्य नागार्जुन की एक प्रसिद्ध कारिका जिसमें कि श्राठ नकार हैं, माध्यमिक मार्ग का प्रतिपादन करती हैं। श्रीर श्रत्यन्त विचारों को मानने से रोकती है। वह यह हैं—

अनिरोधम् अनुत्पादम्, अनुच्छेदम् अशाश्वतम् । अनेकार्थम् अनानार्थम्, अनागमम् अनिर्गमम् ॥

इसका ऋथे यह है—न नाश, न उत्पत्ति, न विध्वंस, न नित्यता, न एकार्थ, न नानार्थ, न त्यागमन, न गमन।

माध्यमिकों की दृष्टि से सब प्रकार के श्रत्यन्त विचार इन त्राठ नकारों से खरिडत किये जा सकते हैं।

इन नकारों द्वारा प्रतिपादित माध्यमिक-मार्ग निर्वाण लच्य पर पहुँचता है, निर्वाण संपूर्ण अनिरुद्धता की आदर्श अवस्था है। यह त्र्यादर्श-त्र्यवस्था न स्वर्ग में है त्र्यौर न सुखावती व्यूह में । उस में शोक नहीं है। त्यानन्द की प्रचुरता है। इस अवस्था का अनु-भव हमें अपने प्रतिदिन के जीवन में करना चाहिए। नागार्जुन के मत में,संसार और निमौण में कोई भेद नहीं है। पाँचों स्कन्धों से ही शरीर की उत्पत्ति होती है। श्रीर पाँचों स्कन्वों की श्रमि-व्यक्ति त्रौर त्रानिव्यक्ति ही संसार है: क्योंकि सब पदार्थ न उत्पन्न होते हैं श्रीर न नष्ट ही होते हैं। इसलिए संसार में श्रीर निर्वाण में कोई भेदही नहीं है इस दुःखपूर्ण संसार में निर्वाण पाना श्रति कठिन है, पर श्रसम्भव नहीं। श्रगर हमारे मनमें दुःख श्रीर श्रापत्ति उत्पन्न होती हैं तो हमें जान लेना चाहिए कि हमारे मन में किसी प्रकार की बुराई है। इसलिए बुद्ध ने संवृत्तिक सत्य श्रीर पारमार्थिक सत्य ये दो बातें बताई हैं। संवृत्तिक सत्य मोच प्राप्त करने के लिए बहुत ही आवश्यक है और पारमार्थिक सत्य के बिना मोच कभी प्राप्त हो ही नहीं सकता। यदि हम संष्टितिक का आश्रय न लें तो परमार्थ नहीं मिल सकता श्रीर बिना परमार्थ के मोच भी नहीं मिल सकता।

तथागत न तो स्कन्ध है और न उससे भिन्न। उसमें स्कन्ध नहीं है और न वह स्कन्धों में। यदि बुद्ध का अस्तित्व स्कन्धों के कारण है तो उसमें अपना स्वभाव नहीं हो सकता। जब उसमें अपना स्वभाव नहीं है, तो उसका परभाव कैसे हो सकता है;किन्तु परभाव में निज स्वभाव कुछ नहीं है, अथवा अपने-आप रहने की शक्ति है। स्वभाव और परभाव सापेच हैं, स्वतन्त्र नहीं। तथागत न शून्य है न अशून्य है, और न एक है न दोनों। उनका नाम केवल संवृत्तिक है। निर्वाण अवस्था में चार प्रकार के शब्द — 'स्थाई', 'श्रस्थाई', 'दोनों' 'एक भी नहीं' नहीं रह सकते। तथागत स्वभाव से अनिरुद्ध है। मृत्यु के बाद बुद्ध का अस्तित्व है कि नहीं, इस बात का विचार नहीं हो सकता।

### बौद्धों के धर्म-साम्राज्य का विस्तार

भारत में बौद्ध-युग भी एक अमर युग था। ईसवीसदी के ६०० वर्ष पूर्व, जब समस्त भारत में, धार्मिक त्राडम्बर श्रीर धार्मिक पाप अपनी सम्पूर्ण कलाओं पर था; जिस समय धर्म के नाम पर श्रसंख्य मूक-पशुत्रों के रक्त से, कर्म-काण्डी बाह्मणों के हाथ लाल रहते थे; जिस समय कि भारत के एक सिरे से दूसरे सिरे तक श्रभागे पशुत्रों की हाय भर रही थी, उस समय बुद्ध भारत में त्रवतीर्ग्ण हुए ! शोक-सन्ताप से भरी पृथ्वी पर सबसे <mark>प्रथम</mark> उन्होंने दया श्रोर शान्ति की श्रावाक उठाई, दु:ख श्रोर उसके कारणोंका निरूपण किया,श्रीर उत्कट त्याग श्रीर सन्यासके मार्गी का उद्घाटन किया। मनुष्य-चरित्रों में विशुद्धता, परोपकार ब्रन्त, निर्लोभ भाव, मुक्ति-भावना प्राप्त हुईं। त्र्राग्न की भाति यह धर्म समस्त भारत में फैल गया। ऋसंख्य राजा और साहकार इस धर्म के भएडे के नीचे आये। उन्होंने हजारों विहार बनवाये। इत विहारों में हजारों छात्र श्रीर श्रध्यापक श्राजीवन श्रविवाहित रह-कर, स्वार्थपरता छोड़कर, बिहार बनानेवालों के व्यय से जीविका चलाकर, दिन-रात ज्ञान तथा धर्म के अनुशीलन में मग्न रहते थे।

पढ़ने और पढ़ाने के अतिरिक्त उनका और कोई कार्य न था। वहाँ पर बौद्ध-शास्त्र, न्याय-दर्शन, वेद, व्याकरण, चिकित्स। त्रादि प्रयोजनीय विषय पढ़ाये जाते थे । समस्त भारत एकाएक ज्ञानोद्य के त्र्यालोक से त्र्यालोकित हो उठा। वह ज्ञान त्र्यति शीघता से सारी पृथ्वी पर फैला । तिब्बत, चीन श्रीर कोरिया के सम्राट् बारम्बार दूत भेजकर बड़ी आराधनाओं से भारत के बौद्ध-महा पंडितों को अपने देश में ज्ञान विस्तार के लिए बुलाने लगे। तिब्बत, श्याम, चीन, तातार श्रौर श्रनाम इत्यादि दूर देशों से दल-के-दल लोग भक्ति, श्रद्धा को हृद्यों में भरकर, भारत में आते, बौद्ध-साधुत्र्यों के चरणों में बैठते श्रीर संस्कृत श्रध्ययन करते तथा ढेर-के-ढेर प्रन्थ साथ में स्वदेश ले जाते। ये ही प्रंथ त्राज पुरातत्त्व के विद्वानों को तिब्बत, चीन, ब्रह्मा, जापान के देशों में मिले हैं। आज जिस प्रकार पृथ्वी यूरोप के ज्ञान से आलोकित हुई है, उसी प्रकार एक बार बौद्ध-ज्ञान से पृथ्वी त्र्याभारी हुई थी। सहस्रों भारतीय बौद्ध-भिन्नु ऋपनी इच्छा से, स्वदेश त्याग कर, दिग्दिगन्त में भारत का गौरव विस्तार करने के लिए जाते थे। वे लोग हिंसक जन्तुत्रों से भरे हुए वनों में, श्रीर मनुष्यभत्ती मनुष्यों की बस्ती से दुर्गम वन, नदी, गार, पर्वत श्रीर समुद्र सब को चीरते हुए उत्तर की ऋोर नैपाल, कश्मीर, तिब्बत, बलस्त, बुखारा, मंगोलिया, चीन, कोरिया त्रौर जापान; पश्चिम में क़ाबुल सीरिया, पैलेस्टाइन, अफिका, मिस्र और साइरिनी एवं यूरोप के सेसीडन तथा एपिरस प्रदेश में; पूर्व में-बह्मा, कोचीन, चाइना,

जावा, सुमात्रा और घारमोसा द्वीप-पुद्ध श्रीर द्विण में लड्का तक जाते थे। वहाँ जन्म-भर रहते श्रीर ज्ञान तथा धर्म का प्रचार करते थे। ईसा की चौथी शताब्दि में—फाहियान ने भारत श्रांत समय साइबेरिया के द्विणी तातार में, कास्पियन समुद्र के पश्चिम यूरोप खण्ड में, श्रक्षगानिस्तान में बौद्ध-धर्म का बड़ा भारी जोर देखा था। यूरोप के उत्तर-प्रान्त श्रीर लैपलैंड में श्राज तक बौद्ध-धर्म प्रचितत है। एक बार समस्त मानव-जाति की एक-तिहाई इस धर्म को स्वीकार कर चुकी थी।

मसीह के जन्म से पहले भारत के सम्राट् श्रशोक ने पैलेस्टाइन में बौद्ध-धर्म-प्रचारकों को भेजा था। मसीह के समय में भी, बौद्ध-साधु वहाँ उपस्थित थे। मसीह के उपदेश और जीवन पर बौद्ध-धर्म की इतनी गहरी छाप पड़ने का कारण ही यह था। बाइविल में, बौद्ध-सिद्धान्तों का मिलना, रोमन कैथोलिक लोगों का पाजक सम्प्रदाय धर्मानुष्ठान, रीति-नीति सभी बौद्ध-धर्म का अनुकरणमात्र है। जर्मन पण्डित शोषनधर ने यह बात स्वीकार की है। एक रूसी प्रथकार को तिब्बत में एक प्रथ मिला था। उससे पता लगा कि मसीह ने स्वयं भारत और तिब्बत में रहकर बौद्ध-धर्म का अनुशीलन किया था। इसी प्रकार मुहम्मद का धर्म-मिन्दर में उपासना करना, पाँच बार उपासना करना और उपासना से प्रथम उच्च स्वर से लोगों को आवाहन करना—ये सब बौद्धों की छाया है।

सम्राट् अशोक ने नालन्द का विहार निर्माण कराया था। वहाँ

की अट्टालिकाएँ गगन-भेदिनी थीं। एक महल १६०० फीट लम्बा श्रीर ४०० फीट चौड़ा था। उसमें छात्र श्रीर श्रध्यापक रहते थे। पटना के पास उसका ध्वंसावशेष है। ऋसंख्य बौद्ध- मन्दिर के खरडहर वहाँ पड़े हैं।वहाँ पर कई-एक बड़े-बड़े जलाशय थे,जिनमें से दो-एक तो कई-एक मील लम्बे थे। यहाँ १०००० बौद्धश्रध्यापक श्रीर छात्र राज्य की श्रोर से भोजन पाकर, दिन-रात श्रध्ययन-**ऋ**ध्यापन करते थे । भाग्यवान् चीनी यात्री हुएनसाँग ने इस यशस्वी नालन्द-विहार को देखा था। वह लिखता है—"नालन्द के बौद्ध-तपस्वी महापिएडत हैं। समग्र भारतवर्ष उनका सम्मान करता है और उनका आदेश सिर फ़ुकाकर स्वीकार करता है। बिहारों को बनाकर इस बड़े सम्राट्ने केवल मनुष्यों को ही ज्ञान वितरण नहीं किया था,प्रत्युत अनेक चिकित्सालय भी पशुओं और मनुष्यों के लिए बनाये थे, जहाँ बिना मूल्य ऋौषि वितरण होती थी। हजारों मील की सड़कें बनवाकर, उनपर वृत्त लगवाये थे। कुएँ खुदवाये थे त्रौर सरायें बनवाई थीं। उस त्रमर सम्राट् के धर्म-स्तम्भ त्राज भी ऊँचा मस्तक किये खड़े हैं। इनपर लिखा है— "त्र्यविराम न्यायपूर्वक विचार करने से बढ़कर सर्व-साधारण के मंगल का मृल और कुछ नहीं है। उसी विचार को प्रजा-पुंज में वितरण करना मेरा लच्य है।" दूसरे पर लिखा हैं—"मेरी एकान्त वासना है कि मनुष्य चाहे किसी मत का अनुयायी हो, चरित्र की उन्नति का साधन करना चाहिए, सभी को एक दूसरे की श्रद्धा करनी चाहिए। मत पार्थक्य से हिंसा, विद्वेष न होनी चाहिए।"

इस अशोक का नाम यूरोप की वालंगा नदी से जापान तक, और साइबेरिया से लंका तक फैला हुआ था। परिडत कोपेन के मत से भारत का अशोक यूरोप के सीजर और शार्लमन से बहुत अधिक प्रतापी और प्रसिद्ध है।

ईसा की सातवीं शताब्दि में बौद्ध महाराज हर्षवर्धन और शिलादित्य ने कान्यकुंज के सिंहासन से समस्त आर्यावर्त का शासन किया था। ये पाँचवें वर्ष बौद्धों का धर्म-उत्सव करते थे, और अत्यन्त दान देते थे। अगले अध्यायों में हम विस्तार से बुद्ध और उनके धर्म का परिचय देंगे।

सम्राट् श्रशोक के समय में, बौद्ध-श्रवणों के जत्थे-के-चत्थे सीरिया, श्याम, मिस्न, मक़दूनिया श्रीर एपीरस तक पहुँचे थे, श्रीर भगवान बुद्ध के महत्व को स्थापित किया था। उस समय इन देशों में यूनान का श्राधिपत्य था; पर इन साधुश्रों का प्रभाव इतना प्रबल या कि कुशान-सम्राट् कनिष्क भी बौद्ध होगया। यह कोई साधारण राजा न था, राजराजेश्वर था, श्रीर उसका प्रभाव चीन तक था। इन धर्म-भिद्धश्रों श्रीर बौद्ध-धर्म के साथ-साथ भारतीय चित्रकला, मूर्ति-निर्माण-विद्या श्रीर संगीत भी मध्य-एशिया की राह चीन श्रीर जापान तक पहुँचे।

महान बुद्ध ने श्रापने जीवन-काल ही में श्रापने धर्मके विस्तार का काम श्रारम्भ कर दिया था; परन्तु वह वास्तव में विहार श्रौर काशी के श्रास-पास ही जीवन के श्रान्त तक घूमता रहा।

विदेश में बौद्ध-धर्म का प्रचार सबसे प्रथम सम्राट अशोक ने

किया। उसने गान्धार और काश्मीर में, मिस्न में, राजपूताने में. पिछ्छमी पंजाब में, वैक्टोरिया और यूनान में, मध्य-हिमालय के प्रान्तों में, वर्मा और लंका में,धार्मिक उपदेशकों को भेजा। इसकी आज्ञाओं का पालन चोल, पाण्य, करल, लंका और सीरिया के यूनानी राजा एन्टी श्रोकस के राज्यों में किया गया। सूचनापत्रों से पता चलता है कि उसने यूनानी राज्यों में श्रर्थात सीरिया, ईजिप्ट, मेसेडेन, एपेरस और सिरिया में भी दूत भेजे थे।

जिस समय प्रतापी अशोक भारत पर एकछत्र राज्य कर रहा था, उस समय लंका पर तिष्य नामक राजा का राज्य था। उसने अशोक के धर्म-भाव की कीर्ति को सुनकर मित्रता का सन्देश भेजा और अशोक ने राजा से मैत्री सम्वाद पाकर अपने पुत्र महेन्द्र और कन्या संघमित्रा को लंका भेजा, और इस महाराज कुमार ने वहाँ जाकर प्रथम राजा को और फिर समस्त लंका को बौद्ध-धर्म में दोन्तित किया।

लंका में, अबतक महेन्द्र के स्मृतिचिन्ह हैं। अनिरुद्धपुर के उजहे हुए, और प्राचीन नगर से आठ मील की दूरी पर महिन्तल का पहाड़ है, जहाँ पर वहाँ के राजा ने महेन्द्र के लिए एक मठ बनवाया था। आज भी वहाँ लोग पवित्र भाव से जाते हैं और चट्टानों और गुफाओं को, जिसमें कि वह त्यागी राजकुमार जीवन-भर रहा और जो दो हजार वर्ष बीत जाने पर भी वैसी ही प्रभाव-शाली हैं, देखकर श्रद्धा सं सिर भुकाते हैं।

महेन्द्र कीः मृत्यु के पश्चात् ड्रेविडियन लोगों ने लङ्का पर दो

बार आक्रमण करके उसको विजय किया। लेकिन ईसा के लग-भग प्रम वर्ष पहिले उन्हें वहाँ से निकाल दिया गया। और लग-भग इसी समय के अन्दर त्रिपिटक का साहित्य जो अबतक केवल मौखिक और कंठाप्र था, लिखा गया। इसी काल में बुद्धघोष जो बौद्ध-धर्म का बड़ा भारी विद्धान् था, और जिसे बौद्धों का सायना-चार्य कहना चाहिए और जो मगध का रहनेवाला ब्राह्मण था, लङ्का गया और वहाँ जाकर उसने वहाँ की भाषा में महान् प्रंथ लिखे। लगभग ४५० ई० में वह बर्मा गया और वहाँ उसने बौद्ध-धर्म का खूब प्रचार और विस्तार किया।

श्याम में ६२८ ई० में बौद्ध-धर्म का प्रचार हुआ। जावा में भी लगभग इसी समय उपदेशक गये और जावा से यह धर्म सुमात्रा को गया। ये सब देश हीनयान से सम्बन्ध रखते हैं।

इस समय भारतवर्ष के सुदूरपूर्व में जो द्वीप फैले हुए हैं उनमें इस समय भी बहुत से प्राचीन हिन्दू-धर्म के चिन्ह और संस्कृति पाई जाती है। चीन, जापान, बाली, माक्सिको, तिब्बत, कोरिया, जावा, सुमात्रा के प्रदेशों में हिन्दु-संस्कृति के बहुत से लच्चा श्रब भी देखने को मिलते हैं। इन तमाम प्रदेशों में बौद्ध-धर्म बड़ी तेजी के साथ फैला। एक समय था जब चीन, जापान, जावा, सुमात्रा, माक्सिको, बाली, कोरिया, तिब्बत श्रादि टापुश्रों में बौद्ध-धर्म विस्तार पा गया था।

मसीह की तीसरी शताब्दि में बुद्ध का एक दाँत भारतवर्ष से लङ्का ले जाया गया, और इसकी राजधानी केण्डी में बड़े ससारोह के साथ इसकी स्थापना हुई, जिसे देखने भिन्न-भिन्न स्थानों से सैकड़ों यात्री आज भी जाते हैं। जब बारहवीं शताब्दि में पराक्रम बाहुराजा सिंहल की गद्दी पर बैठा, तो एक बार उसने बौद्ध-धर्म का काम फिर से अपने हाथ में बड़े जोर-शोर से लिया, लेकिन ईसा के बाद सोलहवीं शताब्दि में पोर्चुगीज अंग्रेज आदि वहाँ आने लगे, तब से वहाँ बौद्ध-धर्म का हास होने लगा, और वह आजतक जारी है। सन् अठारह में जो सीलोन की मनुष्य-गर्गाना हुई थी, उममें कुल ६८६६ मनुष्य बौद्ध थे। और इसके बाद सन् १६ में सात हजार ही रह गए थे। इतना होने पर भी लंका में बौद्ध-धर्म की काफी चर्चा है और बौद्ध-धर्म के प्रति काफी मान है।

हमने बतलाया है कि बर्मा में बुद्धघोष ने बौद्ध-धर्म का काफी प्रचार किया था। श्रव भी तमाम बर्मा बौद्ध-धर्म को माननेवाला है। बुद्धघोष के बनाये हुए प्रन्थ श्रीर भाष्य बर्मा में बहुत माननीय दृष्टि से देखे जाते हैं। वहाँ के भिन्न श्रव भी सदाचारी श्रीर विद्वान होते हैं। श्याम, कम्बोडिया श्रादि रियासतें जो पूर्वी प्रदेशों में हैं, वहाँ श्रव भी बौद्ध-धर्म का काफी प्रचार है। प्राचीन काल में वहाँ के निवासी जंगली थे, लेकिन जब भारतवर्ष के लोग वहाँ व्यापार श्रादि के लिए जाने लगे तो उनमें भी सभ्यता श्राने लगी। इसके बाद बर्मा के बौद्धों नेवहाँ जाकर बौद्ध-धर्म का प्रचार किया। वहाँ बौद्ध-धर्म का प्रचार ईसा की सातवीं शताब्दि के वाद हुआ। कम्बोडिया में जो शिलालेख मिले हैं वह श्राठवीं श्रीर नौवीं शताब्दि के बाद के हैं। श्याम एक ऐसा देश है कि जहाँ बौद्ध-धर्म

का काकी प्रचार है। श्याम का राजा भी बौद्ध-धर्म में दीचित है। वह हर साल बौद्ध मन्दिरों में जाता श्रौर बौद्ध-भिच्चश्रों के दर्शन करता है।

महायान सम्प्रदाय ऋर्थात् उत्तरी बौद्ध-धर्म ई० सन् के प्रारंभ में उत्तर-पश्चिम भारतवर्ष का मुख्य धर्म था। काश्मीर का राजा पुष्यमित्र जो ईसा के पूर्व दूसरी शताब्दि में था, उसने बौद्ध-धर्म को प्रहरण किया और इसके पुत्र अग्निमित्र ने जब गंगा के तट पर यूनानियों से युद्ध किया श्रौर इसमें यूनानियों ने विजय प्राप्त की, तो ईसा के लगभग १४० वर्ष पहले बौद्ध-धर्म गंगा नदी तक फैल गया। इस समय के प्रसिद्ध बौद्ध-भिद्ध नागसेन ने यूनानी राजा के साथ धर्म-सम्बन्धी वाद-विवाद किया था, जिसका वर्णन एक पाली-प्रन्थ में सुरत्तित है। इसके बाद मसीह की पहली शताब्दि में युची लोगों ने कनिष्क की श्रध्यत्तता में काश्मीर को विजय किया और शीघ्र ही इसका राज्य पूर्व में आगरे तक फैल गया । यह एक बड़ा उत्साही बौद्ध राजा प्रकट हुन्ना । इसने ४०० बौद्ध-भिजुत्रों को एकत्रित करके काश्मीर में एक बड़ी सभा की। श्रौर इस सभा में बहुत-से वाद-विवाद हुए, लेकिन इस सभा में अशोक की पटनावाली सभा की तरह न तो पाठ शुद्ध किये गये **ऋौर न पुस्तकों को ही निश्चित किया गया**। बल्कि इस सभा में केवल तीन भाष्यों का निर्माण किया गया। इसका परिणाम यह हुआ कि पश्चिम का बौद्ध-धर्म असली बौद्ध-धर्म से पीछे हटता गया। श्रश्वघोष उत्तरी बौद्धों में एक बड़ा भारी विद्वान हुआ है।

उसने बुद्ध का चिरित्र लिखा है। यह किनष्क की राज-सभा में रहता था। यह वह समय था कि जब ईसाई पादरी सेण्ट टॉमस भारतवर्ष में आया था और मारा गया था।

ईसा के पूर्व दूसरी शताब्दि में कनिष्क द्वारा दो बौद्ध पुस्तकें काश्मीर से चीन के सम्राट के पास भेजी गई थीं। इसके पश्चात दूसरे चीन सम्राट ने बहुत-से बौद्ध-प्रनथ भारतवर्ष से मंगाये छौर इसके बाद वहाँ बौद्ध-धर्म का खूब प्रचार हुआ, और चौथी शताब्दि तक वह चीन का प्रधान धर्म बन गया।

चीन से सन् ३७२ ई० में बौद्ध-धर्म कोरिया में गया और वहाँ से ४४२ ई० में जापान में। कोनान, चीन, फारमूसा, मंगोलिया तथा अन्य स्थानों में-चौथी और पाँचवीं शताब्दि में चीन से बौद्ध-धर्म का प्रचार हुआ। काबुल से यह धर्म यारकन्द, बलख-बुखारा तथा अन्य स्थानों में पहुँचा।

नैपाल का राजा छठी शताब्दि में बौद्ध होगया, श्रीर तिब्बत के प्रथम बौद्ध राजा ने भारतवर्ष से सन् ६३२ ई० में बौद्ध-धर्म प्रथ मंग-वाए। हम नहीं कह सकते कि इसके पहले तिब्बत में कौन-सा धर्म था। सबसे पहले संघपा नामक राजा ने बौद्ध-धर्म प्रह्मा किया श्रीर इसके बाद प्रजा ने। इस राजा के दो रानियाँ थीं; एक चीन की श्रीर एक नैपाल की। दोनों ही बौद्ध थीं, इसलिये इसे बौद्ध बनने में कोई कठिनाई नहीं पड़ी। लेकिन इस समय तक भी तिब्बत की प्रजा जङ्गली थी। श्रतः सर्वसाधारण में बौद्ध-धर्म का प्रचार धीरे-धीरे हुश्या। इसके प्रश्चात संघपा राजा ने बौद्ध-धर्म के प्रचार के

लिए भारतवर्ष से कुछ भिन्न श्रीर प्रचारक बुलवाए, लेकिन इस समय भारतवर्ष में बौद्ध-धर्म का हास हो गया था। इसलिए तिब्बत में कोई श्रच्छा विद्वान् भिन्न नहीं जा सका। श्रन्त में पट्मसंभव नामक एक बौद्ध भिन्न तिब्बत में पहुँचा। लेकिन वह वश्रयान सम्प्रदाय का था। इसलिए तिब्बत में बौद्ध-धर्म के प्रचार के साथ ही साथ तान्त्रिक प्रंथों का भी प्रचार होने लग गया। इसके प्रश्चात् ही तिब्बत के बौद्ध भिन्न लामा कहलाने लगे श्रीर वह राजाश्रों से भी बड़े माने जाने लगे। श्राज भी लामाश्रों का पद राजा से भी बड़ा माना जाता है। वहाँ के जङ्गली नियमों श्रीर रीति-रिवाजों के कारण तिब्बत का बौद्ध-धर्म एक बिलकुल श्रनोखी चीज बन गई।

चीन में महाराज मिंगनी ने सबसे प्रथम बौद्ध-धर्म प्रहण किया। यह राजा मसीह की पहली शताब्दि में चीन पर राज्य करता था। एक रात को इस राजा ने यह स्वप्न देखा — एक देवता जिसका शरीर १२ फीट ऊँचा था और जिसके शरीर से सोने के समान चमक निकल रही थी, और जिसके मुख से सूर्य के समान प्रकाश फैल रहा था, उसकी तरफ आया और चला गया। प्रातःकाल उठकर उसने अपने मन्त्रियों से जो इस प्रश्न का अर्थ पूछा तो मन्त्रियों ने कहा—भारत में एक ऐसे देव प्रकट हुए हैं। आप उनके दर्शन कीजिए, उन्होंने आपको स्वप्न में दर्शन दिये हैं। यह सुनकर राजा ने अठारह विद्वानों को जो चीन के प्रसिद्ध विद्वान थे, चुनकर एक प्रतिनिध महण्डल बनाया और इन्हें

बौद्ध-धर्म का श्रध्ययन करने के लिए भारतवर्ष भेजा। ये १६४ ई० में आये श्रौर बारह वर्ष तक यहाँ बौद्ध-धर्म का अध्ययन करते रहे। यहाँ से लौटने के समय ये लोग बुद्ध की मूर्ति, कुछ प्रन्थ श्रीर दो भारतीय पिंडतों को चीन ले गये। जो दो भारतीय पंडित चीन गये, उनके नाम काश्यप मातंग श्रौर धर्मरचा था। काश्यप मातंग से राजा ने बौद्ध-धर्म की दीचा ली श्रीर श्रपनी राजधानी के पश्चिम में एक विशाल मन्दिर बनवाकर उसमें बुद्ध की मृतिं को स्थापित किया। इसके पश्चात् तो बहुत-से विद्वानों ने वहाँ जाकर बौद्ध-धर्म का प्रचार बड़े जोर-शोर से किया श्रीर वहाँ की भाषा सीखकर सैकड़ों संस्कृत श्रौर पाली प्रंथों का चीनी भाषा में श्रतु-वाद किया। श्रीर इस प्रकार तमाम चीन में बौद्ध-धर्म विस्तार को .पा गया। यद्यपि त्र्राज बौद्ध-धर्म बहुत विकृत त्र्रवस्था में है, फिर भी वहाँ बौद्ध-धर्म के बहुत-से मठ हैं श्रीर प्रजा उनके पूजन-श्रर्चन में लगी ही रहती है।

कोरिया में एक सन्दो नामक चीनी यात्री सन् ३७२ में कुछ बौद्ध-मंथ श्रौर मूर्तियाँ लेकर पहुँचा।

इसे चीन के सम्राट्ने भेजा था और वह सीधा दरबार में गया। उसकी बातों का दरबार पर श्रच्छा प्रभाव पड़ा और वहाँ के राजा ने बौद्धधर्म स्वीकार कर लिया और बहुत शीघ्र ही श्रपनी राजधानी में दो बौद्ध-विद्वार बनवाये। इसके पश्चात् कोरिया के राजा ने चीन देश से श्रच्छे विद्वान् बौद्ध-उपदेशकों को बुलाया। इन उपदेशकों में मारानन्द नाम का एक उपदेशक बहुत विद्वान् था। इस प्रकार ४० वर्ष के अन्दर सारे कोरिया में बौद्ध-धर्म का प्रचार होगया। कुछ समय बाद एक प्रभावशाली बौद्ध-भिन्नु स्वयं कोरिया के राज-सिंहासन पर बैठा, इससे बौद्ध-धर्म का खूब प्रचार हुआ। इस भिन्नु-राजा ने यह नियम बना दिया था कि जिस किसी के तीन पुत्र हों, तो उनमें से एक को अवश्य बौद्ध-भिन्नु बना देवे।

बौद्ध-धर्म के प्रचार के साथ-ही-साथ कोरिया में सदाचार, कला-कौराल श्रौर विद्या का भी खूब प्रचार हुश्रा। उस समय कोरिया की कोई निजी लिपि न थी, इसलिए चीनी लिपि में ही कुळ फेर-फार करके एक स्वतन्त्र कोरिया की लिपि बनाई गई।

१४ वीं शताब्दि के अन्त में, कोरिया में एक बहुत भीषण राज्य-क्रान्ति हुई, जिसमें वहाँ की राजसत्ता चीन के मिंग राज-वंश में चली गई। यह राजा कान्क्युशियन-मत को माननेवाला था। अतः उसने कोरिया में अपने मत का प्रचार करना आरम्भ कर दिया। इसलिए कोरिया में बुद्ध-धर्म का ह्वास होने लगा।

श्राजकल कोरिया में बुद्ध-धर्म की बड़ी बुरी दशा है। कोरिया भी श्राज भारतवर्ष की तरह परतन्त्र है। इस समय वह जापान के श्राधीन है। वहाँ द्रिद्रता श्रीर श्रालस्य का साम्राज्य है।

जापान में बौद्ध-धर्म का प्रचार कोरिया से हुआ। जापान का पुराना धर्म सिन्टो-धर्म है। छठी शताब्दि में, कोरिया के राजा ने जापान के राजा के पास अपना एक दूत भेजकर बौद्ध-धर्म की बड़ी भारी प्रशंसा की और उसके साथ ही कुछ बौद्ध-पूर्वियाँ श्रीर बौद्ध-प्रनथ भी भेजे। इस समय तक जापान को बौद्ध-धर्म का पता नहीं था। इस समय जो-भी चेष्टायें जापान में बौद्ध-धर्म के प्रचार में की गयीं, उनका बड़ा भारी विरोध हुश्रा; क्योंकि वहाँ के प्राचीन सिन्टो-धर्म के माननेवाले बड़े कट्टर थे।

जापान के राजा शोटो कुदेशी ने बौद्ध-धर्म के प्रचार में बड़ी भारी सहायता की, यहाँतक कि उसकी गण्ना बौद्ध-भिन्नुत्रों में होने लगी। बौद्ध-भिच्चत्रों ने एक बड़ी भारी चतुराई से काम लिया। उन्होंने सेन्टों के देवतात्रों को भी बौद्ध-धर्म में सिम्मिलित कर लिया श्रीर उनकी पूजा करने लगे। इससे सिन्टो-धर्म वालों के विरोध एकदम कम होगये श्रीर वे सन्तुष्ट होगये। यह युक्ति कोबोदेशी नामक एक बौद्ध-भिद्ध ने निकाली थी, इसलिए वहाँ के लोग श्राज भी उसे देवता के समान पूजते हैं। इस तरह जापान के रिवाज श्रौर सभ्यता पर बौद्ध-धर्म का प्रभाव स्थायी होगया। १६ वीं शताब्दि तक राजाओं की तरफ से बौद्ध-धर्म को पुरस्कृत किया जाता था , पर इसी समय जापान में एक बड़ी भारी राज्य-कान्ति हुई, जिससे राजा को बौद्ध-धर्म के प्रति उदासीन रहना पड़ा। पश्चिमी सभ्यता ने धर्म पर राजनीति का प्रभाव बढ़ा दिया, परन्तु थोड़े ही वर्षों बाद, उन्हें यह मालूम होगया कि पाश्चात्य-सभ्यता का अन्ध अनुकरण करना अपने-आपको एक घात में डालना है, तो उन्होंने फिर बौद्ध-धर्म का प्रचार करना शुरू किया श्रीर उसके साथ-ही-साथ श्रपने सिन्टो-धर्म तथा कान्प्रयुशियम का भी प्रचार करना- प्रारम्भ कर दिया।

चीन, जापान, कोरिया, लङ्का, श्याम, सीलोन, तिब्बत इत्यादि देशों में ही बौद्ध-धर्म का प्रचार खतम नहीं होगया; परन्तु भारत-वर्ष के बाहर दूर देशों में हजारों कोस दूर—जावा, अमेरिका-इत्यादि देशों में भी अपने धर्म का प्रचार किया।

जावा में बौद्ध-धर्म का प्रचार कब और कैसे हुआ! इसका कोई पूरा-पूरा वृत्तान्त नहीं मिलता। परन्तु वहाँ पर बौद्ध-मूर्तियों से मिलती-जुलती मूर्तियाँ मिली हैं, इससे निश्चिय होता है कि वहाँ बौद्ध-उपदेशक अवश्य पहुँचे हैं। इसी प्रकार बाली के अन्दर भी बौद्ध संस्कृति के अनेकों चिन्ह मिले हैं।

श्रमेरिका में भी बौद्ध-धर्म का प्रवेश हुआ था। प्राचीन इति-हास को देखने से मालूम होता है कि पाँच बौद्ध-भिन्न रूस की उत्तरी सीमा पर कामश्चारका प्रायद्वीप सं पैसिफिक-महासागर को पार करके एलास्का की ओर सं श्रमेरिका पहुँचे थे, श्रौर दिश्चिया की श्रोर से मेक्सिको गये थे। मेक्सिको कं मूल निवा-सियों का प्राचीन इतिहास, श्राचार-विचार, धर्म श्रादि बौद्ध-धर्म से सम्बन्ध रखते हैं।

चीन का प्राचीन प्रन्थों में 'फूसम' नामक एक प्राच्य देश का उल्लेख है। कहते हैं—यह नाम उस देश के एक वृत्त के नाम पर पड़ा है। मेक्सिकों में 'त्रागुये' त्रथवा 'माँगुये' नामक जो वृत्त हैं, उसमें और फूसम के वृत्त में समानता दिखाई देती है। चीनी भाषा में हुएनसाँग ने जो यात्रा-वर्णन लिखा है, उसमें अपनी ऑस्टों देखा वर्णन लिखा है अन्द्रह

वह फुसम से किंचेन गया था। वह समय राज्य-क्रान्ति का था, इसलिये वह राजा से नहीं मिला, पर जब राज्य-क्रान्ति शान्त हुई, तब उसने वहाँ के नवीन राजा से भेंट की और फुसम से जो विचित्र वस्तुएं वह श्रपने साथ लाया था, वह सब राजा को श्रपंण कीं। इन विचित्र वस्तुश्रों में एक चमत्कारिक वस्त्र भी था, जोिक मेक्सिको देश के श्रागुये नामक वृत्त से तैयार किया जाता था। वह कपड़ा बिलकुल रेशम की तरह मुलायम था श्रीर इतना बारीक होते हुए भी, इतना मजबूत था कि यदि उसमें कोई वजनी चीज डालकर लटका दिया जाता, तो भी वह नहीं फटता था। एक और विचित्र चीज जो उसने राजा को भेंट कीथी, वह एक शीशा था। ऐसे शीशे मेक्सिको के सीमाप्रान्त वाले लोगों के पास भी पाये जाते हैं। राजा की श्राह्मा से हुएनसाँग ने यात्रा का वर्णन लिखा है। उसने बौद्ध-धर्म के सम्बन्ध में यों लिखा है—

पहले फुसम के लोगों को बौद्ध-धर्म के विषय में बिलकुल जानकारी नहीं थी; परन्तु ४ वीं शताब्दि में सुंग-वंशीय राजा थामिन के शासन-काल में ४ बौद्ध-भिद्ध काबुल से फुसम गये और वहाँ उन्होंने बौद्ध-धर्म का प्रचार किया। वहाँ के बहुत-से लोगों ने बौद्ध-धर्म की दीचा प्रहण की; तभी से वहाँ के निवासियों के आचार-व्यवहार में सुधार हुआ। खुसुम बुच्च के गुण, उसकी छाल से तन्तु निकालने का तरीका और तन्तुओं से वस्न बनाने का तरीका हुएनसाँग ने अपनी यात्रा के वर्णन में लिखा है। वहाँ के फलों का जो उसने वर्णन किया है, वह सब मेक्सिकों के फलों

से मिलते-जुलते हैं श्रीर सब वहाँ होते हैं। उसने यह भी बत-लाया है कि वहाँ ताँबा मिलता है, पर लोहा नहीं। तथा सोने-चाँदी का व्यवहार नहीं होता। वहाँ के निवासियों के श्राचार-विचार, जाति, धर्म, सेना, हथियार श्रादि के विषय में जो उसने लिखा है, वह सब श्रमेरिका के मूल निवासियों तथा मेक्सिको की सीमा पर रहनेवाले लोगों से मिलता-जुलता है।

मेक्सिको के लोगों में एक दन्तकथा ऐसी प्रचलित है—एक श्वेतश्याम परदेशी वहाँ गया था। वह उपदेश देता था — "पाप से बचो, न्याय का पालन करो।" उसका यह उपदेश वहाँ के लोगों को अच्छा नहीं लगा और वह लोग उस उपदेशक को मारने दौड़े। इस पर वह बेचारा प्राण बचाकर भाग गया। कहाँ भागा, इसका कोई पता नहीं; पर उसके पैरों के चिन्ह एक पहाड़ पर दिखाई दिये। उसकी स्मृति में उसकी एक पाषाण-मूर्ति न्यागडालिना नामक एक प्राम में स्थापित की गई, उसका नाम जई-सी-पेको-का था। दूसरा एक और परदेशी भिन्न अपने कुछ साथियों के साथ पैसिफिक-महासागर के किनारे पर आकर उतरा था। यही उपर्युक्त पाँच बौद्ध-भिन्न होंगे। इन्होंने जिन बातों का उपदेश दिया था, वह बौद्ध-धर्म से मिलती-जुलती थीं।

स्पेनिश लोगों ने जिस समय श्रमोरेका को जीता था, उस समय के लोगों के जो रीति-रिवाज, धार्मिक विचार, संवत्सर-प्रणाली, शिल्पकला श्रादि जो बातें थीं, वह सब एशिसाई धर्म तथा सभ्यता से मिलती-जुलती थीं। गौतम श्रीर शाक्य ये दो नाम बुद्ध के थे। मेक्सिको में पुरो-हित को ग्वाते-मोट-निज कहते हैं। इसमें कोई सन्देह नहीं कि यह गौतम शब्द का श्रपश्रंश है। श्रीर भी श्रानेकों नाम हैं, जोिक बुद्ध के नामों से मिलते-जुलते हैं; जैसे—जाकाटेकास, शाकारापेक, जाकाटलाम, शाकापुलाश इत्यादि। ये शाक्य-शब्द से मिलते हैं।

पालेस्के नामक स्थान पर एक प्राचीन बुद्ध-मूर्ति भी है, जिस को कि वहाँ के निवासी शाकामोल कहते हैं, जिसका कि अर्थ है शाक्य मुनि।

कोलोराडो नदी के प्रवाह में एक टापू है, वहाँ एक पुरोहित रहता है, उसका नाम गोत्तुशाका अर्थात् गौतम शाक्य है।

ध्यानस्थ बुद्ध की मूर्तियाँ, हाथी की मूर्तियों के समान श्रमे-रिका में पाई जाती हैं, जिससे इसमें सन्देह नहीं रहता कि श्रमे-रिका में बौद्ध-धर्म पहुँचा था श्रौर उसका वहाँ प्रचार हुआ था।

यूरोप के कई विद्वानों ने, जिनमें प्रोफ़ेसर फायरमेन जोिक एक प्रसिद्ध विद्वान है, यह साबित कर दिया है कि अब से चौदह सौ वर्ष पूर्व बौद्ध-भिज्ज अमेरिका में पहुँचे थे और वहाँ बौद्ध-धर्म का प्रचार किया था।

श्रठारहवीं राताब्दि से प्रथम श्रक्षगानिस्तान में बौद्धों का पूर्ण प्रावल्य था। वहाँ की समस्त जनता श्रार्थ थी। बाह्लीक (बलख) उद्यान (चमन), गाँधार (कंदहार) श्रौर किपशा (काबूल) में हिन्दू-साम्राज्य था। किनष्क के वंशधर वहाँ राज्य कर रहे थे। उनकी राजधानी काबुल में थी। काबुल में सम्राद् किनष्क का

प्रीष्म-निवास था । जहाँ वह था, वहाँ श्रव बेगरम नाम का नगर श्राबाद है। जिस नगरहार में दीपंकर बुद्ध ने श्रनेक चम-त्कार दिखाये थे, वहीं श्रव जलालाबाद के नाम से विख्यात है। हिद्दा वह स्थान है, जहाँ गौतम बुद्ध के भौतिक शरीर का कुछ श्रंश रक्खा गया था, श्रौर जिसके दर्शन को हजारों कोस सेयात्री श्राया करते थे। इन स्थानों में उस बौद्ध समृद्धि के श्रनगिनत संस्मरण विध्वंस उपस्थित हैं।

ईसा की प्रवीं शताब्दि में श्ररबों ने श्रफग़ानिस्तान पर श्राक्रमण किया। सन् प्रश्ने में, श्ररबों के सेनापित याक्रूब-एलैस ने सम्राट् कनिष्क के वंशधर को परास्त करके मुसलमानी राज्य स्थापित किया श्रीर प्राचीन बौद्ध इमारतों को विध्वंस कर डाला।

१०वीं शताबिद में सुबूतगीन और श्रबुक्तगीन के श्राक्रमण के समय दो बड़े-बड़े गाँव जोकि काबुल से ७० मील की दूरी पर हैं, हिन्दुश्रोंके हाथ से निकल गये। श्रीर इसके पश्चात् जब महमूद गजनबी ने काबुल के रास्ते से भारत पर श्राक्रमण किया तब भारतीय सभ्यता का श्रक्तगानिस्तान से बिल्कुल नाश होगया था। सिर्फ कािकरिस्तान इसके हमलों से बच गया, वहाँ श्रव भी मुसलमानों का प्रचार नहीं था।

मुसलमान आक्रमस्पकारियों का हमेशा से यह नियम रहा हैं कि वह हिन्दुओं की पुरानी इमारतों, मठों और मन्दिरों को नष्ट करते आये हैं। इसलिये आज दिन जो भी सस्डहर बच रहे हैं, उन्हें भी ईश्वरीय नियम सममना चाहिए।

हाल ही में बहुत-से जर्मन और अंग्रेज विद्वानों ने मध्य-एशिया और अफगानिस्तान में कई बातों का पता लगाया है। थोड़े दिनों पहले लोग यह नहीं जानते थे कि अफगानिस्तान में बौद्धों के क्या चिन्ह हैं? परन्तु फ्रांस के प्रसिद्ध विद्वान् फूसर ने अफगानिस्तान के अमीर की आज्ञा से पहले-पहल सन् १८६७ ई० में खोज करना शुरू किया। वहाँ उसको अनेकों बातें मिलीं। वह बहुत-सी बौद्ध मृतियाँ और अन्य वस्तुएँ उठाकर फ्राँस में लेगया और वहाँ उन्हें फ्राँस के म्यूजियम में रक्खा, जिनको कि देखकर यूरोप के विद्वानों ने भारतीय प्राचीन कारीगरी का आश्चर्यजनक पता पाया।

जलालाबाद, हिद्दा और कावुल में बौद्ध-कालीन मुर्तियाँ, मूर्ति-खंड और बहुत-से चिन्ह मिले हैं, जो बौद्ध-युग के शिल्प के सच्च नमृते हैं। यहाँ बहुत-से स्तूप, बिहार, चैत्य और मूर्तियाँ मिली हैं; जैसी तच्चशिला और तख्तवाही आदि के धुस्सों में मिली थीं। हिद्दा में जो स्तूप मिला है, उसे अफग़ान पश्तो भाषा में 'खायस्ता का स्तूप' कहते हैं। खायस्ता का अर्थ विशाल है, जो स्तूप को देखकर 'यथानामा तथा गुगाः'प्रतीत होता है। यहाँ पर चीनी यात्री फाहियान ने एक अभंकश बौद्ध-बिहार देखा था, उसके विषय में उसने लिखा था—पृथ्वी चाहे फट जाय, और आकाश डोलने लगे, पर यह बिहार विध्वंस होने का नहीं।

हाय ! पर वह विध्वंस हो ही गया !! यह काल की माया है। हिहा में बुद्ध की खोपड़ी, दाँत श्रीर दंड रिचत थे। उनकी रचा श्रीर पूजा के लिए राजा ने पुजारियों को नियत किया था। जिस स्तूप में बुद्ध की कपालास्थि रक्खी थी, उसका दर्शन करनेवालों को एक स्वर्ण-मुद्रा देनी पड़ती थी। जो यात्री मोम श्रादि पर उस की प्रतिलिपि लेना चाहते थे, उन्हें ४ स्वर्ण-मुद्राएँ देनी पड़ती थीं। इसी तरह श्रान्यत्र भी फीस नियत थी, फिर भी यात्रियों की भीड़ सदैव बनी रहती थी। इनके विषय में चीनी यात्री हुएनसॉंग ने लिखा है—ये पवित्र श्रङ्ग स्वर्ण-सिंहासन पर हिद्दा में रक्खे रहते हैं। वह महान प्रख्यात् तीर्थ हिद्दा श्रव एक छोटा-सा प्राम बन गया है। वहाँ एक छोटा-सा खेड़ा श्रावाद है। संघाराम श्रीर विहार टीले हो गए हैं।

हुएनसॉग ने गाँधार में बौद्ध-धर्म का ह्रास देखा था। गाँधार की राजधानी पुरुषपुर (पेशावर) थी। पुरुषपुर, नगरहार और हिद्दा, ये तीन नगर किपशर साम्राज्य के अन्तर्गत थे। वहाँ का सम्राट् चित्रय बौद्ध था, जो प्रतिवर्ष बुद्ध की १८ कीट ऊँची चाँदी की मूर्ति बनवाकर वह उसकी पूजा किया करता था। उस समय एक मेला लगता था, और मोच्नमहा परिषद् नाम से बढ़ी सभा होती थी।

सम्राट् किनष्क गर्मी के दिनों में किपशा नामक नगर में रहा करते थे। वहाँ, जिस जगह कि आज जलालाबाद आबाद है वहाँ पहले नगरहार नामक एक बहुत बड़ा शहर था। और वहाँ प्रसिद्ध बौद्ध-भिन्नु दीपंकर ने अपनी तपस्या के बड़े-बड़े चमत्कार दिखलाये थे। किपशा-साम्राज्य के अन्तर्गत लगभग एक-सौ बिहार थे। और उनमें ६००० बौद्ध-भिन्नु रहते थे। अब उनके सिर्फ ध्वंसावशेष रह गये हैं। हाँ,एक स्तंभ अभीतक खड़ा है। न भूकम्प और न मूर्ति-भंजकों के कुल्हाड़ों की उस पर मार पड़ी है। हुएनसांग ने कोई १००० बौद्ध-साधु,१० बिहार देखेथे और एक बुद्ध की १००फुट ऊँची मूर्ति देखी थी। वह मूर्ति अब भी वामियान में है, और वहाँ के निवासी उसे अजदहा कहते हैं। उनका विश्वास है कि किसी मुसलमान फकीर ने उस अजदहे को मारा था, उसी की यह स्मृति है।

हिदा में जो बुद्ध के शरीर का कुछ अंश रक्खा हुआ है और जिसे सैंकड़ों देशों के यात्री दर्शन करने आते हैं। इस जगह जो मूर्तियाँ मिली हैं, वह ऐसी हैं कि उनकी कारीगरी की बराबरी करनेवाली कोई चीजें ही नहीं मिलती हैं।

हिद्दा में जो स्तूप फ्रांस के विद्वानों ने खोज करके निकाला है, उसे वहाँ के निवासी पास्ता का स्तूप कहते हैं। पास्ता का ऋर्थ विशाल है, और इसमें कोई सन्देह नहीं कि यह स्तूप बहुत ही विशाल है।

जब चीनी यात्री फाहियान हिद्दा गया था, तब भी यह अभंकश था। यह सुना जाता है कि—जब यह स्तूप बनाया गया था, उस समय इसके विषय में यों कहा गया था कि यदि पृथ्वी फट जाय, सैंकड़ों भूकम्प आजायँ, पर यह स्तूप अपने स्थान से किंचितमात्र मी नहीं हटेगा। हिद्दा में बहुत से स्तूप थे, जिनमें बुद्ध के दाँत-डाढ़ें और मस्तक की हड्डियाँ रक्खी हुई थीं।

इनकी रचा के लिए किप्ता के राजा ने कुछ पुजारी नियत कर दिये थे। जिस स्तूप में बुद्ध के शरीर की हड्डी, दाँत त्यादि रखे हुए थे, उसके दर्शन करनेवाले यात्री से एक मोहर ली जाती थी। और जो मोम त्यादि पर इनकी नक्षल लेना चाहता था, उससे चार त्यशर्कियाँ ली जाती थीं। लेकिन इतने दाम देकर भी दर्शनार्थियों की भीड़ लगी ही रहती थी।

ह्यानसॉॅंग ने लिखा है—हिद्दा के स्तूप में एक बहुत बड़े क़ीमती सिंहासन पर ये चीजें रक्खी हुई थीं।

त्राज वह वैभवशाली हिद्दा नगर एक छोटा-सा गाँव रह गया है। संघारामों की बिहारों की श्रौर स्तूपों की इमारतें नष्ट होकर रेती के टीलों में परिवर्तित होगई हैं। वहाँ बाल्. मिट्टी के सिवा कुछ नहीं है। स्तूपों का श्रौर मूर्तियों का वहाँ चिह्न-मात्र तक नहीं है। बहुत ढूँढने पर कहीं-कहीं रंग का काम मिल जाता है।

हुएनसाँग के समय में कन्धार में, बौद्ध-धम नष्टप्राय हो रहा था। कन्धार की राजधानी पेशावर थी। इसे पुष्पपुर भी कहते थे। पुष्पपुर और हिहा। ये दोनों राज्य किशा के राजेश्वर चित्रय राजा के थे। हर साल वह १८ कीट ऊंची चाँदी की मूर्ति करवाकर उसका जलूस निकलवाता था। जलूस के साथ-ही-साथ 'मोच्च महा-परिषद्' नाम की एक सभा का भी अधिवेशन हुआ करता था। इस अवसर पर राजा बहुत-कुछ दान दिया करता था। यहाँपर छ: हजार भिन्न रहा करते थे।

बौद्धों के स्तूप और विहारों के आस-पास हिन्दुओं के भी

मठ श्रौर मन्दिर थे। काबुल में भी बहुत-से स्तूप श्रौर बिहार थे; किन्तु उनकी जगह श्रब कुछ नहीं है। परन्तु वहाँ एक स्तम्भ तो ज्यों-का-त्यों ही खड़ा है। न वह भूकम्पों से भूमित्तात हुश्रा है श्रौर न मूर्ति-भंजक ही उसका कुछ बिगाड़ सके।

बामियान में जब हुएनसाँग गया था तो उस समय वहाँ बौद्ध-धर्म का खूब प्रचार था। यहाँ १००० भिन्नु थे। यहाँ बुद्ध की एक पत्थर की १४० फीट ऊंची मूर्ति श्रौर एक १०० फीट उंची धातु की मूर्ति श्राकाश से बातें करती थीं। छोटी-मोटी मूर्तियाँ श्रगनित थीं।

यहाँ अब भी एक बड़ी भारी मूर्ति है, जिसे अभी सन् १८७६ में, अभी जो अफगान का युद्ध हुआ था, तब जनरल के ने भी उसे देखा था। वहाँ के निवासी इसे अस्दाह कहते हैं और उनका यह खयाल है कि अस्दाह को किसी मुसलमान ने मारा था, उसी का यह स्मारक है।

जो बामियान शहर बौढ़ों के समय में धन-धान्य श्रौर व्यापार का केन्द्र था। जहाँ हज़ारों कोसों से सैंकड़ों देशों के यात्रियों के जत्थे-के-जत्थे श्राया करते थे, उसे श्राठवीं शताब्दि में श्ररबों न तहस-नहस कर दिया श्रौर लाखों भिज्ञश्रों को तलवार के घाट उतारा श्रौर वहाँ की इमारतों को तोड़-फोड़ कर खंडहर बना डाला।

इसके बाद बामियान नगर तुर्कों के हाथ में आया और उसे भी चंगेज़ख़ों मंगोल ने १२वीं शताब्दि में फिर नष्ट कर दिया।

# बौद्ध-धर्म-साहित्य

ईसा से पूर्व छठी शताब्दि में, समाज की दशा ऐसी होगई थी कि धर्म के स्थान पर विधान होगयें थे। ब्राह्मणों के अधिकार अपरिमित थे, और शूद्रों के लिए कठोर विधान थे। उस समय बुद्ध ने अपने नवीन धर्म का प्रचार किया। उसका धर्म दया और उदारता की भित्ति पर था। उसकी दृष्टि में कष्टकर धर्म-विधान निरर्थक थे। वह दुखी जनों से सहानुभूति रखता और उनके लिए आत्मोन्नति और पवित्र जीवन देता था। उसकी दृष्टि में ब्राह्मण और शूद्र एक थे। उसका यह धर्म कुछ शताब्दियों में समस्त एशिया का मुख्य धर्म होगया।

वह वास्तव में नवीन धर्म निर्वाण करने का इच्छुक न था। वह इसी प्राचीन पवित्र धर्म में संशोधन कर रहा था। श्रीर, ४० वर्ष तक वह धर्म-सेवा करता रहा।

श्रव से ४० वर्ष पूर्व बौद्ध-प्रन्थों के सम्बन्ध में लोगों को कुछ भी ज्ञान न था। सन् १८२४ में प्रसिद्ध पाद्री डॉक्टर मार्श-मेल साहब ने बुद्ध के विषय में इतना ही लिखा था कि उसकी पूजा सम्भवतः इजिप्ट के एपिस से सम्बन्ध रखती है। इसके बाद सन् १८३३ से १८४३ तक हडसन साहब नेपाल के रेजीडेएट रहे। उन्होंने बहुत-से बौद्ध-धर्म के इस्त-लिखित प्रन्थ संगृहीत किये। उन्होंने बंगाल एशियाटिक सोसाइटी को ८४ बस्ते, लन्दन की रॉयल एशियाटिक सोसाइटी को ८४ बस्ते, इिएडया ऑिकस लाइनेरी को ३० बस्ते, ऑक्सफोर्ड की बौडलियन लाइनेरी को ७ बस्ते और पैरिस की सोसाइटी एशियाटिक वा वर्नाफ साहब को १७४ बस्ते भेजे।

इन मृतक प्रंथों में यूजीनवर्नाफ साहब ने जीवन डाला। श्रीर अनवरत परिश्रम से उन्हें ठीक करके उन प्रंथों को यूरोप के विद्वानों के सम्मुख रखा। उन्होंने एक प्रंथ लिखा, जिसका नाम 'इंट्रोडक्शन दू दी हिस्ट्री ऋॉफ़ इरिडयन बुधिज्म' था, और जो सन् १८४४ में छपा था, जो इस विषय का पहला वैज्ञानिक प्रंथ था। इसके पश्चात् तिब्बत में हंगेरिया के विद्वान् परिडत एलेक्जोएडर सोमा-कारोसी ने बहुत-से बस्तों का पता लगाया। यह विद्वान् सन् १८२० में बुखारेस्ट से बिना धन और मित्र के निकला। स्थल में पैदल ऋौर जल में नौका पर वह बग़दाद ऋाया। वहाँ से तेहरान और तेहरान से एक काफ़िले के साथ ख़ुरासान होते हुए बुखारा पहुँचा। सन् १८२२ में वह काबुल आया, वहाँ से लाहौर और काश्मीर के रास्ते लदाख़ पहुँचा, वहाँ बहुत दिन रहा। सन् १८३१ में वह शिमला में था। जहाँ वह एक मोटे नीले कपड़े का ढीला-ढाला त्राङ्गा जोिक एडियों तक लटकता था, त्रीर एक टोपी उसीं कपड़े की पहनताथा। उसकी डाढ़ी कुछ सफोद थी। वह

यूरोपियनों से दूर रहता और सब समय श्रध्ययन में लगाता था। सन् १८३२ में वह कलकत्ते श्राया, श्रीर डॉ० विल्सन श्रीर जेम्स प्रिंसेप से मिला। वहाँ बहुत समय रहकर वह १८४२ में तिब्बत को चला; परन्तु मार्ग ही में दार्जिलिंग में, ज्वर से उसका देहान्त होगया। बंगाल की एशियाटिक सोसाइटी ने दार्जिलिंग में, उसकी कब पर एक स्मारक बनवाया है। इस महापुरुष ने बौद्ध-साहित्य-सम्बन्धी जो कार्य किया है, वह सब वृत्तान्त एशियाटिक रिसर्चेस के बीसवें भाग में दिया गया है। इसके पश्चात् तिब्बत से बहुत-कुछ मसाला मिला है।

चीन से बौद्ध प्रन्थों के संप्रह करने का श्रेय श्रद्धेय सोम्युएल वील साहब को है। यह संप्रह जापान के राजदूत ने इगलैंड भेज दिया था, जो 'दी सेकेट टीचिंग त्राफ दी थी ट्रेजर्स' के नाम से प्रसिद्ध है। इस संप्रह में लगभग २००० प्रन्थ हैं। उसमें वे सब प्रन्थ हैं, जो भिन्न-भिन्न शताब्दियों में भारत से चीन गये थे। इन पर चीन के पुजारियों की टिप्पिश्याँ हैं।

इन पुस्तकों का प्रचार लङ्गा में, ईसा से २४२ वर्ष पूर्व किया गया था, श्रौर वे उसी रूप में, पाली-भाषा में श्रवतक उपिथत हैं। इनका मनन टर्नर फासवाल, श्रोडेन वर्ग,चिल्डर्स, स्पेन्स हाडी, राइज डेविड्स, मेक्समूलर, बेबर श्रादि विद्वानों ने किया है।

वर्मा से भी बौद्ध-साहित्य का बड़ा मसाला मिला है। विगेन्डेन्ट साहब ने सन् १८६८ में यह भसाला प्रकट किया था; परन्तु यह कितने श्राश्चर्य का विषय है कि भारतके श्रासपास कि जहाँ से इतना भारी साहित्य हमें इस विषय पर मिला, वहाँ भारत में—जहाँ यह महान् धर्म जन्मा और पन्द्रह-सौ वर्ष तक जीवित रहा—कुछ भी मसाला नहीं मिला !! भारत में इस प्रकार बौद्ध-संस्कृति का नाश होगया।

इस भारत के बाहर कं देशों से हमें जो बौद्ध साहित्य मिला है, उसके दो विभाग किये जा सकते हैं—पहला दिल्ला बौद्ध-साहित्य और दूसरा, उत्तरी बौद्ध-साहित्य। यह साहित्य जिस रूप में नैपाल, तिब्बत, चीन श्रीर जापान में मिला है, वह उत्तरी श्रीर जो लङ्का श्रीर वर्मा में है, वह दिल्ला है। उत्तरी साहित्य बहुत विकृत श्रीर नवीन है; क्योंकि उत्तर की जातियों ने ईसा की कुछ शता-बिदयों के उपरान्त बौद्ध मत को शहण किया था। चीन में बौद्ध-धर्म का प्रचार ईसा की पहली शताब्दि में हुआ, श्रीर चौथी शताब्दि में यह राजधर्म बना। जापान में पाँचवीं शताब्दि में, श्रीर तिब्बत में, सातवीं शताब्दि में बौद्ध-धर्म का प्रचार हुआ, इसीलिए तिब्बत श्रादि बौद्ध-धर्म से बहुत दूर हैं, श्रीर उसमें कुछ ऐसे विधान हैं, जो बुद्ध को झात भी नहीं थे।

इसके विपरीत दिल्लाणी बौद्ध-मत से हमारे लिए बहुत अमूल्य साहित्य प्राप्त होता है। दिल्लाणीय बौद्धों की यवित्र पुस्तकें जो 'त्रिपिटक' कहाती हैं, श्रीर जो लंका में प्राप्त हुई हैं, वे वही नियम हैं जो ईसा से २४२ वर्ष पूर्व निश्चय हो चुके हैं।

अब से ३० वर्ष पूर्व यह माना जाता था कि बुद्ध की मृत्यु ईसा से ४४३ वर्ष पूर्व हुई थी; परन्तु अब यह निर्माय होगया है कि यह महान् पुरुष ईसा से ४४७ वर्ष पूर्व जन्मा, श्रौर ईसा से ४७७ वर्ष पूर्व मरा। उसकी मृत्यु के पीछे मगध की राजधानी राजगृह में ५०० भिज्जुत्रों की एक सभा हुई। इन्होंने स्मरण रखने के लिए पवित्र नियमों को गाया। इसके १०० वर्ष बाद दूसरी सभा ईसा से ३७७ वर्ष पूर्व वैशाली में हुई, जिसका मुख्य उद्देश्य उन दस प्रश्नों पर निर्णय करना था, ऋौर जिनके विषय में मतभेद हो गया था। इसके १३४ वर्षे पीछे मगध के सम्राट् श्रशोक ने धर्म-पुरतकों अर्थात् पिटकों को अन्तिम बार निश्चित करने के लिए ईसा से २४२ वर्ष पूर्व एक सभा पटने में की, जिसका वर्णन ऊपर किया जा चुका है। इसी अशोक ने असीरिया, मेसीडन और ईजिप्ट में धर्म प्रचारक भेजे थे। उसने ईसा से २४२ वर्ष पूर्व श्रपने पुत्र महेन्द्र को वे ही 'पिटक' लेकर लंका भेजा था। लंका के राजा तिषा ने वह धर्म प्रहरण किया था। इस प्रकार ईसा से पूर्व तीसरी शताब्दि में लंका ने बौद्ध-धर्म प्रहण किया, श्रौर उस के १४० वर्ष बाद ये 'पिटक' लिपिबद्ध किये गए। इस प्रकार लंका के पाली 'पिटक' मगध के सबसे प्राथमिक बौद्ध-धर्म प्रन्थ हैं। श्रीर ईसा से लगभग पद वर्ष पूर्व लिपिबद्ध किये गए हैं।

श्रव यह बात तो सिद्ध हुई कि लंका के त्रिपिटक, ईसा से २४२ वर्ष पूर्व के हैं। पटने की सभा ने सभी श्रप्रमाणिक प्रन्थों को सम्मिलित नहीं किया था। विनयपिटक में इस बात के प्रमाण भी हैं कि इस पिटक के मुख्य-मुख्य भाग बैशाली को सभा के पहले अर्थात् ईसा के ३०० वर्ष से श्रिधक पुराने हैं; क्योंकि उन भागों में दसों प्रश्नों के विवाद का कोई उल्लेख नहीं हैं। इससे प्रतीत होता है कि विनयपिटक के मुख्य भाग दूसरी सभा के पहले के अर्थात् ईसा से ३०७ वर्ष पूर्व के हैं।

निश्चय ये तीनों पिटक, बुद्ध की मृत्यु के १००-२०० वर्ष के बाद ही बनाये गए हैं; क्योंकि इनमें गंगा की घाटी के हिन्दु शों के जीवन और हिन्दू शांज्यों के इतिहास का वर्णन है। साथ ही बुद्ध के जीवन कार्य और उसकी शिक्ताओं का श्रधिक प्रामाणिक और कम बनावटी वृत्तान्त मिलता है। बुद्ध के जीवन की वास्तिवक घटनाएँ, तत्कालीन हिन्दू-समाज और राज-सत्ता की दशा हम जानना चाहें, तो हम इन्हीं 'त्रिपिटक' के द्वारा जान सकते हैं। ये तीनों पिटक-'सुत्त-पिटक' विनय-पिटक' और 'श्रभिधर्म-पिटक' के नाम से प्रसिद्ध हैं। लंका में ये प्रनथ पिटारों में रक्स्ते गए, इस लिए इनका नाम 'पिटक' रक्सा गया।

'सुत्तिपटक'—में वे बातें हैं, जो स्वयं बुद्ध ने कही हैं। 'विनय-पिटक'—में भिद्ध और भिद्धिणियों के लिए आचरण-सम्बन्धी नियम हैं। ये भी बुद्ध की आज्ञा से बनाये गए हैं।

'अभिधर्म-पिटक'—में भिन्न-भिन्न विषयों पर शास्त्रार्थ है, अर्थात् भिन्न-भिन्न लोकों में जीवन की अवस्थाओं पर, शारीरिक गुम्मों पर, तत्त्वों पर और अस्तित्व के कारणों पर विचार है।

यह स्पष्ट है कि बुद्ध ने इस साहित्य का प्रचार सर्व-साधारण की भाषा में किया था । चुल्लुवर्ग (४। ३३।१) में लिखा है— हो भिद्ध बाह्यस थे, ये भाई थे, इनका नाम पमेलु और ठेकुल था। उन्हों ने बुद्ध से कहा—प्रभु! इस समय भिन्न भिन्न जाति और गोत्र के लोग भिन्न होगए हैं; वे अपनी-अपनी भाषा में बुद्ध के वाक्यों को नष्ट करते हैं। इस कारण हमें आज्ञा दीजिए, हम बुद्ध के वाक्यों की संस्कृत छन्दों में रचना करें। बुद्ध ने कहा—हे भिन्नुओं! मैं तुम्हें आज्ञा देता हूँ कि तुम बुद्धों के वाक्यों को अपनी ही भाषा में सीखो।

क्या बुद्ध का यह स्वर्ण उपदेश हम हिन्दी भाषा-भाषी भी सुनें ? त्रिपिटक की सूची यह है—

त्रिपिटक (पाली) हीनयान (दिख्य बौद्ध-साहित्य) १--सूत्त-पिटक (भगवान बुद्ध के निर्माण किये प्रन्थ)

- (१) दीर्घनिकाय (ब्रह्मज्ञान-सुत्त-श्रर्थात् बड़े-बड़े प्रन्थ जिनमें ३४ सूत्रों का संप्रह है )
- (२)मञ्भिमनिकाय(त्र्रानुमानसुत्तमध्यमग्रन्थ जिनमें १४२सुत्तहैं)
- (३) संयुत्त-निकाय (सम्बन्ध-प्रन्थ)
- (४) श्रंगुत्तर-निकाय (ऐसे प्रन्थ जिनमें कई भाग हैं, श्रौर प्रत्येक भाग का विस्तार एक-एक करके बढ़ता गया है)
- (५) खुइक-निकाय (छोटे-छोटे मन्थ जिनमें पन्द्रह मन्थ हैं श्रीर जिनका विस्तार से वर्णन यह हैं)
- (क) खुइक-पाठ (छोटे-छोटे वचन)
- (ख) धम्म-पद (धार्मिक आज्ञाओं का संब्रह) 🧺
- (ग) उदान (८२ छोटे-छोटे छन्द जिन्हें भिन्न-भिन्न समय पर बुद्ध मे कहा ). १९४० १४८ वर्ग १५५ १५५

- (घ) इति बुत्तक (बुद्ध की ११० बातें )
- (क) सुत्त निपात (७० छन्द्)
- (च) विमान वत्थु (स्वर्गीय महिलात्रों की कथाएँ)
- (छ) पेत वत्थु ( प्रेतों का विषय )
- (ज) थेर गाथा (भिचुत्रों के छन्द)
- (म) थेरी गाथा ( भिद्धिणियों के छन्द )
- (অ) जातक (पूर्व जन्मों की ২২০ गाथाएँ)
- (ट) निद्देस (सुत्ता निपात श्रीर सारिपुत्र का भाष्य)
- (ठ) पतिसंमिधा भग्ग (श्रन्तर ज्ञान विषय )
- (इ) अपदान (अरहतों की कथाएँ)
- (ढ) बुद्ध-वंश (गौतम बुद्ध श्रीर पूर्व के २४ बुद्धों का वर्णन हैं)
- (ण) चर्यापितक (गौतम के पूर्व जन्मों के सुकृत का वर्णन है)

#### २--विनय-पिटक--

- (ऋ) परिवार
- (आ) यातिमोख
- (ई) विभंग (पापों श्रीर उसके द्राडों का वर्णन संप्रह)

#### ३--श्रभिधम्म-पिटक--

- (१) पत्थान (श्रस्तित्ववाद विषय)
- (२) धम्म-संगर्णी (भिन्न-भिन्न लोकों में जीवन की दशाश्रों का वर्णन)
- (३) धातु-कथा (तस्वों का वर्गान)
- (४) पुग्गल-परग्रसि (शारीरिक गुग्गों का विषय)

- (४) विभंग (शास्त्रार्थ की १८ पुस्तकों का संप्रह)
- (६) थमक(परस्पर अनुकूल और प्रतिकूल विषयों का वर्णन)
- (७) कथावत्थु (विवाद के १००० विषय)
- (८) मिलिन्द वन्द

महायान का साहित्य उत्तरीय बौद्ध-साहित्य है। श्रीर इसका सम्पादन ईसा की पहली शताब्दि में शकराज कनिष्क के काल में किया गया था। इस राज्य ने जालन्धर में ४०० भिद्धश्रों की चौथी सभा बुलाई थी, जो श्राचार्य पूर्णक श्रीर वसुमित्र की श्रध्यन्त्रता में हुई थी। इन्होंने पाली त्रिपिटक के श्राधार पर उसकी स्वतन्त्र टीकारूप ३ श्रेणी के साहित्य का निर्माण किया, जिनके नाम—सूत्र उपदेश, विनय-विभाषा श्रीर श्रभिधर्म-विभाषा है। इन में श्रभिधर्म-विभाषा-प्रथ कात्यायनिपुत्र के श्रभिधर्म झान प्रस्थान शास्त्र की टीका है, जो पाली श्रभिधर्म पिटक की टीका है। यह प्रन्थ कनिष्क से १०० वर्ष पूर्व यानी बुद्ध-निर्वाण के ३०० वर्ष बाद बन चुका था। इस प्रकार बौद्ध-धर्म-प्रन्थों को संस्कृत रूप देने का श्रेय कनिष्क को ही है।

इसी साहित्य में प्रख्यात् बौद्ध-दर्शनवाद है। इसके चार भेद हैं—सौमान्तिक, बैभार्षिक, योगाचार और माध्यमिक।

१—सौमान्तिक दर्शन—आन्तरिक जगत् को स्वीकार करता है, बाह्यजगन् को अनुमान से मानता है। राजगृह में पहली परिषद् जो हुई थी, उसके निर्णय को 'थेरावाद' नाम दिया गया है। उसी के सिद्धांतों के आधार पर इस दर्शन की रचना हुई है। वैशाली की दूसरी सभा के निर्णीत सिद्धान्तों को 'महासांघिक वाद' कहा गया है; उसे गौण्रूप से यह दर्शन स्वीकार करता है। बौद्ध सम्प्रदाय में इसे 'बाह्यार्थास्थिरवाणी' कहा गया है। इस दर्शन को प्रार-स्भिक रूप देनेवाला कनिष्क-कालीन धर्मीत्तर का उत्तरधर्म नाम का श्राचार्य था; किन्तु चीनी यात्री हुएनसॉंग के मत में इसका श्राचार्य तत्त्रशिला का प्रसिद्ध श्राचार्य श्रीर प्रवर्तक कुमारलब्ध था, जोकि नागार्जुन श्रीर श्रश्वधोष का समकालीन था। श्रीलब्ध श्राचार्य ने सीमान्तिक ग्रंथ विभाषाशास्त्र लिखा है।

२—वैभार्षिक दर्शन—बाह्य और त्रान्तरिक जगत् को मानता है, श्रीर प्रायः टीकाश्रों पर निर्भर करने से वैभाषिक नाम पड़ा।

३—योगाचार—विज्ञानाद्वैतवादी, केवल ज्ञान ही को मान्य करता है। २०० ईसवी में इसकी रचना हुई है।

४—माध्यमिक—शून्याद्वैतवादी। नागार्जुनसिद्ध इसके प्रव-र्तक हैं। इसके सिद्धान्तों का वर्णन् प्रज्ञा-पारमिता में भी मिलता है। इस साहित्य की सूची यह है—

## महायान साहित्य (संस्कृत)

१—सूत्र उपदेश, २—विनय विभाषा, ३—श्रिभधर्म विभाषा। पाली त्रिपटिक का विषय स्वतन्त्र ढंग से संस्कृत में सम्पादन किया गया है।

#### नवधर्म-

१—श्रष्ट सहस्र का प्रज्ञापारिमता (म हजार ऋोक साधुचार्य) २—गरुड ज्यूह

- ३--दश भूमीश्वर
- ४—समाधिराज
- ४--लंकावतार सूत्र
- ६--सद्धमे पुण्डरीक
- ७--तथागत गुह्यक
- ५-लित विस्तर ( बुद्ध-चरित्र )
- ६—सुवर्ण प्रभास।

### बौद्ध-दर्शन--

- १-सौमान्तिक दर्शन-(१) विभाषा शास्त्र ।
- २—वैभाषिक दर्शन—(१)कात्यायनिपुत्र-त्र्राभिधर्मज्ञान प्रस्थान-शास्त्र, (२) त्र्राभिधर्म महाविभाषा शास्त्र, (३)संघभद्र-न्यायानुसार शास्त्र का कोशकारक शास्त्र।
- ३—योगाचार—(१)लंकावतार सूत्र, (२)महासमय सूत्र, (३) बोधिसत्वचर्या निर्देश, (४)सप्तदश भूमिशास्त्र योगाचार ।
- ४—माध्यमिक—(१)नागार्जुन (माध्यमिककारिका), (२)बुद्ध-पालित ( मूल मध्यमवृत्ति ), (३) त्रार्षदेव ( हस्तवल ), (४)भव्य ( मध्यम हृदयकारिका ), (४) कृष्ण ( मध्यम प्रतीत्त्य समुत्पाद ), (६)चएडकीर्ति ( माध्यमिक वृत्ति ), (७) जपानन्त ( माध्यमिकाव-तार टीका ), (८) नागार्जुन ( मूल माध्यमिक वृत्ति श्रक्रतोमय ), (६) धर्म-संप्रह ।

लित विस्तर को बौद्ध-साहित्य में महत्वपूर्ण माना ग्या है। बुद्ध ने बोधि-वृत्त के नीचे बैठकर बुद्धत्व प्राप्त करके जगत् का उद्घार करने के लिए जब अपना उपदेश प्रारम्भ किया था, तबतक का बुद्ध का जीवन-चरित्र इम पुस्तक में दिया गया है। इस पुस्तक के बहुत-से अंश गद्यमय और शेष सब पद्य में हैं। इसमें २७ परिवर्तन हैं। इसकी भाषा को हम शुद्ध संस्कृत नहीं कह सकते। कुछ विद्वान इसे गाथा-संस्कृत कहते हैं। इसमें बुद्ध का जीवन आलंकारिक रीति से लिखा गया है। इसमें बहुत-सी चमत्कारपूर्ण बातें बताई गई हैं, इसलिए ऐतिहासिक दृष्टि से हम इसे महत्वपूर्ण नहीं कह सकते। इसके लेखक का भी काल निश्चित नहीं है। इस की रचना ईसा के प्रारम्भ की है। जर्मनी से इसका एक संस्करण लंफसेन ने प्रकाशित किया है।

बुद्ध-चरित्र बौद्ध-साहित्य का एक दूसरा महत्वपूर्ण प्रन्थ है। इसका लेखक अध्वघोष है। बौद्धों में अध्वघोष नाम के कई पंडित हो चुके हैं। लेकिन इस विद्वान ने जो रचना की है, वह ईसा की पहली शताब्दि की है और वह काश्मीर के राजा कनिष्क की राज-सभा का पिडत था। यह प्रन्थ कालिदास की रोचक शैली में लिखा गया है। रघुवंश और कुमारसम्भव के श्लोकों के साथ इस का साहश्य है। इसमें बुद्ध का चित्र काव्य की दृष्टि से बहुत सुन्दर और रोचक लिखा गया है। अध्वघोष ने और भी बहुत सम्थ लिखे हैं, जिनमें सौन्दरनन्द, सूत्रालंकार, अद्धोन्पाद, शारी-पुत्र प्रकरण, अभिधर्म विभाग, गण्डीस्तोत्र आदि बहुत प्रसिद्ध हैं।

स्वर्गीय प्रोफेसर कोवेल ने बुद्ध-चरित्र का एक बहुत सुन्दर संस्करण प्रकाशित किया था। बौद्धों में अवदान-साहित्य की बहुत प्रशंसा है। अवदान का अर्थ है, उदात्त अर्थात् पराक्रम का कार्य। इस लम्बे-चौड़े साहित्य में बुद्ध के इस जन्म और पूर्व-जन्म की कथाएँ हैं। ये कथाएँ बहुत ही आश्चर्यजनक हैं। इसमें अवदानशतक, दिञ्यावदान, कप्वती-अवदान, कल्पद्धम-अवदान, द्वाविंशत्यवदान, भद्रफला-वदान, विचित्रकर्णिकावदान, सुमगधावदान, अवदानकल्पलता, अतवन्दमाला, जातकमाला (बोधिसत्वावदान) आदि प्रन्थ बहुत प्रसिद्ध हैं। इनमें से बहुत से प्रन्थ अभी तक प्रकाशित नहीं हुए हैं। बोधिसत्वावदान का लेखक आर्यशूर है। इस प्रन्थ को हार-वर्ड ओरिएन्टल सीरीज में एच० कर्न साहब ने प्रकाशित किया है। अवदान कल्पलता का कुछ हिस्सा रायबहादुर शरबन्द्रदास ने बंगाल एशियाइटिक सोसाइटी द्वारा प्रकाशित किया है।

महायान बौद्ध-साहित्य के जो नव धर्म हमने उपर गिनाये हैं श्रीर जिनमें से लिलत विस्तर का वर्णन हम पीछे कर चुके हैं। सद्धर्म पुरुडरीक सन् १६०८ में रूस के सेरटपीटर्स वर्ग के "वीकली श्रोथेका बुद्धिका" नाम की प्रन्थमाला में प्रकाशित हुआ था। जिसका अंग्रेजी अनुवाद एच० कर्ण साहब ने सेकेरड-बुक्स नामक प्रन्थमाला में प्रकाशित किया है। इस कथा में अवलोकितेश्वर, अमिताभ और मंजुश्री आदि भिन्न-भिन्न रूपों की कल्पना की जाती है। और इसके वर्णन और गुप्त कीर्तन के लिए गएड-ट्यूह, करएड-ट्यूह, सुखावती-ट्यूह आदि पुस्तकों की रचना की गई है। लङ्कावतार में शाक्य मुनि बुद्ध के माथ लंकाधिपति रावरण की

मेंट का वर्णन है। रावण बुद्ध से धर्म-सम्बन्धी अनेक प्रश्न करता है और बुद्ध उनका उत्तर देता है। वह उत्तर बौद्ध-धर्म की योगाचार-शाखा के सिद्धान्तों से मिलते हुए हैं। इसमें साँख्य, वैशेषिक, पाशुपत आदि मतों का विवेचन किया गया है। इसमें एक भविष्यवाणी की गई है कि बुद्ध की मृत्यु के १०० वर्ष पश्चात् व्यास उत्पन्न होंगे और वह महाभारत की रचना करेंगे। तत्प-श्चात् पाएडव, कौरव, नन्द, मौर्य, गुप्त और म्लेच्छ-वंश के राजा उत्पन्न होंगे।

माध्यमिक शाखा में सबसे प्रवल आचार्य नागार्जुन हुए हैं। यह ई० सन् की दूसरी या तीसरी शताब्दि में दिल्ला भारत में हुए हैं। उन्होंने माध्यमिक-कारिका, धर्म-संग्रह आदि प्रन्थ लिखे हैं। इस विद्वान् ने संस्कृत-साहित्य के प्रमुख प्रन्थों का बौद्ध धर्म के प्रन्थों में समावेश किया है।

हीनयान सम्प्रदाय पाली भाषा का अति प्राचीन माननीय सिद्धाँत है। जिसमें हम बता चुके हैं कि त्रिपिटक का संप्रह बहुत महत्वपूर्ण है। यह त्रिपिटक कोई एक पुस्तक का नाम नहीं, किंतु बहुत-सी पुस्तकों का संप्रह है। जैन-धर्म में जो आदर आगम शाओं का है और हिन्दुओं में जो बेदों का है, बौद्धों में भी वही आदर त्रिपिटक का है। कुल त्रिपिटक के प्रंथ महाभारत के तिगुने आकार के होंगे। इन सब प्रंथों का संप्रह कब हुआ, कैसे हुआ और किसने किया, यह सब बताना कठिन है। कहते हैं, इनकी रचना पाटलीपुत्र में हुई। और इसके बाद जब महाराज अशोक का

पुत्र महेन्द्र बौद्ध धर्म के प्रचार के लिए लंका गया था तब इसकी वह अपने साथ ले गया था। स्मरण रहे कि इन प्रन्थों में राजगृह श्रीर वैशास्त्री की सभाश्रों का तो वर्णन है, पर पाटलीपुत्र में हुई सभा का उल्लेख नहीं है। सम्भव है कि इन दोनों सभात्रों के मध्य में इनकी रचना हुई हो। इसमें तो कोई शक नहीं कि त्रिपिटक के बहुत से ऋंश बहुत प्राचीन हैं लेकिन बहुत से ऋर्वा-चीन भी हैं। इनका अनुवाद चीनी, जापानी, सिंही और बर्मी भाषा में हुआ है। कुछ लोगों का मत है कि पहले दो ही पिटक थे सुत्त पिटक त्र्यौर विनय पिटक । सुत्त पिटक के ४ निकाय हैं उसमें बुद्ध ने जो उपदेश ऋपने शिष्यों को दिया है वह प्रश्नोत्तर के रूप में है। बुद्ध ऋौर उसके शिष्यों में जो परस्पर वाद-विवाद ऋौर प्रश्नोत्तर हुए हैं, उनका बराबर इसमें संप्रह किया गया है। ये प्रश्नोत्तर श्रौर सम्वाद बहुत गहण हैं। इनके एक एक सूत्र पर एक-एक व्याख्यान त्रौर एक-एक प्रनथ लिखे जा सकते हैं । दीर्घ निकाय में दीर्घ श्रर्थात् बड़े लम्बे सम्वाद हैं। मिन्मिम्म-निकाय में मध्यम श्राकार के सम्वाद हैं। संयुक्त निकाय में एक ही विषय पर भिन्न-भिन्न शिष्यों के साथ हुए सम्वादों का संप्रह है। श्रंगुत्तर निकाय में बौद्ध-धर्म के मानस शास्त्र तथा नीति शास्त्र के सूत्र बने हुए सम्वाद ऋतग किये गये हैं। श्रंगुत्तर निकाय सब निकायों से बड़ा है। ख़ुद्द निकाय में छोटे-छोटे सम्वाहों का समावेश है। इसके १५ श्रन्तर्विभाग किए गए हैं-१ ख़ुद्दक पाठ, २ धम्मपद, ३ उदान, ४ इतिबुत्तक, ४ सुत्त निपात, ६ विमान वत्थु, ७ पेत वत्थु, ८ थेर गाथा, ६ थेरी

गाथा, १० जातक, ११ निद्देश, १२ परिसंभिदामग्ग, १३ अवदान, १४ बुद्धवंश, १४ चरिया पिटक ।

खुदक पाठ—यह छोटी पुस्तक नये भिज्जुओं के लिए हैं। इसमें मनुष्य देह की रचना, ऋस्थि, मञ्जा, स्नायु श्रांदि ३४ विषयों पर थोड़ी-थोड़ी चर्चा की गई है।

धम्मपर्—में धार्मिक और नैतिक विषय के ४२३ रलोकों का संग्रह किया गया हैं। सब रलोक बौद्ध धर्मानुसार नीति और संयम के २६ विषयों में विभाजित कर दिए गए हैं। और अत्येक विषय में १० से २० तक रलोक हैं। इसमें बहुत से रलोक महा-भारत और मनुस्मृति के भी हैं। इसमें प्रन्थ की एक प्राचीन टीका भी हैं जिसमें प्रत्येक रलोक पर एक एक घटना लिखी गई हैं। ये घटनाएं सरल पाली भाषा में लिखी हुई और बहुत रसमयी हैं। प्राचीन काल में नालन्दा, बिकमिराला आदि २ स्थानों में जो पाठ-शालाएं थीं उनमें अध्ययन करनेवाले विद्यार्थी, गिरीकन्दराओं तथा विहारों में रहनेवाले बौद्ध भिद्ध और भिद्धणी, संसारी और विरक्त सब एक ही रीति से भक्तिपूर्वक इस प्रन्थ को पढ़ते थे।

उदान—में उन बातों का वर्णन है कि जब बुद्ध बहुधा किसी हरय या श्रद्धत वस्तु को देखकर एकाएक प्रसन्न हो उठते थे। उस समय उनके मुख से कुछ न-कुछ काव्यमय सरस शब्द निकल पड़ते थे। उनके शिष्यगण उन वचनों को लिख लिया करते थे। उदान में इस प्रकार के पर वचनों का संग्रह है।

इतिवुत्तक के विषय में प्रो० रीज डेविड्स का कहना है कि

यह प्रन्थ ई० सन् से ४०० वर्ष पूर्व का होगा रे इसमें बुद्ध के १२० वचनों का संग्रह है।

सुत्तनिपात—इस पुस्तक में ७० सूत्रदिये गये हैं जो छन्दोबुद्ध हैं। उनके ४ विभाग हैं।

विमानवत्थु त्रौर प्रेतवत्थु इन दोनों में स्वर्ग-नर्क तथा प्रेत सम्बन्धी बातें हैं।

थेर गाथा तथा थेरीगाथा—थेर द्यर्थात् स्थविर वृद्ध-पुरुष त्रौर थेरी वृद्ध-भिज्जुणी को कहते हैं। इस पुस्तक में बृद्ध-भिज्जु त्रौर भिज्जुणियों के काव्यों का संग्रह है क्रौर उनकी जीवन कथा भी दी गई है। इस पुस्तक से बुद्ध कालीन स्त्री-पुरुषों की दिनचर्या का ठीक-ठीक दिग्दर्शन होता है।

जातक—कथा में जन्म सम्बन्धी कथाए हैं, जिनमें अधि-कांश बुद्ध के पूर्व जन्म से सम्बन्ध रखने वाली हैं जो उसने प्रसंगवश अपने शिष्यों को सुनाई थीं। माल्म होता है कि ये कथाएं बुद्ध के समय और बुद्ध के बाद भी बहुत प्रचारित हुई थीं और साँची, अमरावती आदि स्थानों में तो इन कथाओं के आधार पर चित्र तैयार किए गए हैं। चीनी यात्री साहीयान ने भी इस पुस्तक का अपनी पुस्तक में जिक्र किया है। इस पुस्तक में उत्कृष्ट नैतिक विचारों को कथा के रूप में पेश किया गया है।

निहेश—'यह सूत्र निपात' प्रन्थ की टीका मात्र है। परिसंभिदामगा—इसमें बौद्ध ऋईतों की दिन्यदृष्टि के विषय में लिखा हुआ है। अपादान—इसमें अईतों के चरित्र दिए गये हैं।

बुद्धवंशः—इस प्रन्थ में बुद्ध और उसके पहले हुए २४ बुद्धों के जीवन चरित्र दिए गये हैं।

चिरया पिटक—इस पुस्तक में बुद्ध के चौंतीस पूर्व जन्मों का वर्णन किया गया है। यह ब्रन्थ बहुत ही अपूर्व है। सुतिपटक में इतनी ही पुस्तकों का संबह है।

विनय-पिटक में चित्रों के पालन करने योग्य नियमों का संग्रह है। इनमें प्रधान पाँच प्रन्थ हैं—१ पारालिक, २ पाचिति-यादि, (ये दो प्रन्थ मिलाकर 'सुत्तविभक्क' नामक विभाग बना है, इसमें प्रायित्रत्त के नियम हैं) ३ महावग्म, ४ चुक्लवग्ग, (ये दो प्रन्थ मिलाकर 'स्वग्धक' नामक विभाग बना है।) श्रीर ४ परिवार पाठ स्रर्थात परिशिष्ट। इनके वाद 'भिक्खु' भिक्खुणी पातिमोक्ख नामक प्रन्थ है। इसमें बौद्ध साधु श्रीर साधवियों के दोषों का वर्णन श्रीर उनके प्रायिश्चत्त के नियम हैं।

श्रभिधम्म पिटक—में बोद्धों के तत्व-ज्ञान का विवेचन है। इसमें ये छोटी छोटी सात पुस्तकें हैं:—१ धम्मसंउणी, २ विभंग, ३ धातुकथा, ४ पुग्गल पज्जति, ४ कथावत्थु, ६ यमक, ७ पट्टान ये पुस्तकें श्रत्यन्त कठिन श्रौर नीरस हैं।

इसके सिवाय पाली भाषा में श्रीर ऐसी पुस्तकें हैं, जो इस साहित्य से अलहदा हैं। इन सब में मुख्य ये हैं—

महापरिनिव्वाण सुत्त- इसमें बुद्ध के अन्तिम तीन महीनों को दिनचर्या दी गई हैं। इससे बौद्ध-धर्म के मुख्य-मुख्य तत्त्व, तत्कालीन त्राचार-विचार, समाज नीति त्रादि त्रनेकों बातों का त्राच्छा पता लगता है।

मिलिन्द पन्हो—में काबुल के राजा मिलिन्द तथा बौद्ध सन्यासी नागसेन का धर्म विषयक सम्वाद है। बहुत से विद्वानों का मत है कि यह प्रनथ ईसा से २०२ वर्ष पहले का बना हुआ है।

दीपवंश श्रीर महावंश:—ये दो प्रन्थ ई० सन् की चौथी या पाँचवीं शताब्दी में लिखे हुए सिंहल द्वीपके प्रसिद्ध प्रन्थ हैं। इनमें सीलोन का इतिहास है। महावंश नामक प्रन्थ महानाम नामक एक सिंहली पिएडत का लिखा हुआ है। इसके १०० श्रध्याय हैं। इसके ३७वें श्रध्याय में बुद्ध घोष का चित्र है। इस बुद्ध घोष का लिखा विशुक्ति मग्ग नामक साहित्य, दर्शन, विज्ञान, इतिहास श्रादि श्रा श्रपूर्व भएडार है। इसको बुद्धघोष का समकालीन बताया जाता है।

लित बिस्तर, बुद्धचरित्र, सद्धर्म, पुरुडरीक आदि कितने ही प्रन्थों का चीनी तथा तिब्बती भाषाओं में अनुवाद हुआ है। इन्हीं सब प्रन्थों के आधार पर कुछ नई पुस्तकें भी लिखी गई हैं। तिब्बत में एक रत्नराज नामक भिद्ध हुआ है उसने एक बहुत महत्वपूर्ण प्रन्थ लिखा है। 'क्याँग-र'-नामक तिब्बती प्रन्थ-संग्रह में 'ग-छेद-कोल्ह' नामक एक प्रन्थ है जो अभी तक अप्रकाशित है। प्रो० रीज डेविड्स का कहना है कि संस्कृत के 'महाभिनिष्क्रमण सूत्र" नामक प्रन्थ का चीनी भाष में अनुवाद ई० सन की छठी

शताब्दी में हुआ है। लिलत विस्तर के चार अनुवाद चीनी भाषा में हुए हैं। अन्तिम अनुवाद 'हान' वंश के राजा की देख-रेख में ई० सन् की तीसरी शताब्दी में हुआ था।

अश्वघोष के बुद्ध चरित का चीनी अनुवाद धर्म-रच्चक-नामक बौद्ध परिडत ने ई० सन् की पाँचवीं शताब्दी में किया था।

लगभग इसी काल में 'लंकावतार' का चीनी अनुवान सुंग-वंशीय राजा की देख-रेख में गुणभद नामक पण्डित ने किया था। महापरिनिन्वाण सुत्त, जातक निदान महावंश आदि प्रन्थों के अनुवाद भी चीनी भाषा में हो चुके हैं! वज्रच्छेदिका नामक प्रन्थ जापानी बौद्धों का बड़ा पूजनीय प्रन्थ है जापान में अब भी बौद्ध-धमें के अनेकों प्रन्थ हैं। बर्मा में महाझवत्तु नामक एक प्रन्थ बहुत ही प्रसिद्ध है। यह एक पाली प्रन्थ का अनुवाद है।

# बौद्ध-काल का सामाजिक जीवन

जिस समय बुद्ध का जन्म हुआ उस समय राजनैतिक और सामाजिक दशा बड़ी विचित्र थी। तमाम देश भर में अन्ध-विश्वास फैले हुए थे। और वर्तमान से लोगों को अनिच्छा और घुणा पैदा हो गई थी। लोग इस प्रकार के महापुरुष की आवश्यक्ता समभते थे कि जो उनको ठीक मार्ग पर चलावे, जोकि उनके मनको शांति पहुँचावे, समाज के सामने जिसका जीवन आदर्श हो।

इस समय भारतवर्ष तीन भागों में बँटा हुआ था। (१) माहिश्मती के अनुसार एक हिमाचल से विध्याचल के बीच का देश जोकि सरस्वती के पूर्व और प्रयाग के पश्चिम में हैं। और जोकि मध्यदेश कहलाता था। (२) इस मध्यदेश के उत्तर का भाग उत्तरा पथ कहलाता था और (३) दिच्च का भाग दिच्च गा-पथ कहलाता था।

उस समय देश में १६ बड़े-बड़े राज्य थे। ये राज्य वास्तव में देश के नाम नहीं,बल्कि जातियों के नाम थे श्रीर बाद में उनकी जातियों के नाम पर ही देश के भी नाम पड़ गये।

ये प्रत्येक राजा स्वतन्त्र थे। श्रीर उनपर शासन करनेवाली कोई भी प्रबल शक्ति नहीं थी।

- (१) ऋँग राज्य-जिसकी राजधानी वर्तमान भागलपुर के पास चम्पापुरी थी।
- (२) मगध राज्य—जिसकी राजधानी राजग्रह थी,जोकि पटना से ४० मील पर है।
  - (३) काशी राज्य-जिसकी राजधानी बनारस (काशी) थी।
- (४) कोशल राज्य—इसकी राजधानी श्रावस्ती नगरी थी, जो कि गुढ़ा श्रोर बिहार जिले की सीमा पर थी। इस समय जहाँपर सिहत श्रोर माहेत नाम के दो श्राम हैं वहां थी।
  - (২) मोजियों के राज्य—की रःजधानी विशाला नगरी थी।
  - (६) चेदियों का राज्य--बुन्देलखण्ड में था।
- (७) वन्स्य राज्य—की राजधानीकौशाम्बी थी जोकि वर्तमान् इलाहाबाद के त्रासपास थी।
- (८) कुरुओं की राजधानी दिल्ली के आसपास इन्द्र-प्रस्थ थी।

पांचाल राज्य के दो हिस्से थे-उत्तरी पांचलराज्य श्रीर दिच्छा। पांचाल राज्य।

- (६) उत्तरी पांचाल राज्य की राजधानी।
- (१०) ऋौर दिलाणी पांचाल राज्य की राजधानी कन्नोज थी।
- (११) मत्स्य राज्य में वर्तमान श्रलवर, जयपुर श्रौर भरतपुर राज्यों के हिस्से थे।
  - (१२) शूरसेना की राजधानी प्राचीन मथुरा थी।
  - (१३) असमुख राज्य की राजधानी पोतनकनगर थी।

- (१४) अवन्ति की राजधानी माहिष्मती थी।
- (१४) गान्धार राज्य की राजधानी तत्त्रशिला थी । जोिक वर्तमान रावलपराडी के पास थी।
- (१६) कम्बोज राज्य के विषय में मत भेद है। कुक्ष लोगों का कहना है कि वर्तमान तिब्बत ही कम्बोज राज्य था।

ये सब राज्य आपस में लड़ा करते थे। राजनैतिक स्वतन्त्रता का भाव लोगों में फैला हुआ था। प्रत्येक नगर और प्राम अपना प्रबन्ध अपने हाथों करते थे।

उत्तर भारत में उस समय प्रजातन्त्र राज्य भी था। ये सब प्रजातन्त्र गांरखपुर त्रादि प्रान्तों में यानि बिहार में फैले हुए थे। इन सब में महत्वपूर्ण राज्य विदेह, लझवियों का राज्य है। विदेह श्रौर लझवी श्रापस में मिल गये थे। श्रौर मिलकर वह विज्ञी कहलाते थे।

शाक्यों का राज्य उत्तर से दिवाण तक फैला हुआ था। उनकी राजधानी किपलबस्तु थी। इनके कुल राज-काज एक-एक बड़ी भारी सभा के आधीन थे। प्रत्येक बूढ़े और जवान अपने राज्य के प्रबन्ध में भाग लेते थे। सब लोग एक सभापित को चुनते थे। वह राजा कहलाता था। विज्ञियों के प्रजा-तन्त्र में आठ भिन्न-भिन्न जातियाँ सिम्मिलित थीं। लझवी तीन लोगों को चुनकर उनके हाथ में राज्य सौंप देते थे। उनकी एक महासभा थी जिसमें कि सब लोग शरीक हो सकते थे। इन सभासदों की संख्या ७७०० दी गई है। इस सभा के जो सभासद होते थे वह राजा कहलाते थे। वह केवल

क़ानून बनाने में राय ही नहीं देते थे किन्तु उनपर सबको अमल करवाते थे। इन प्रजा-तन्त्र राज्यों का बुद्ध के जीवन पर बड़ा भारी प्रभाव पड़ा। बुद्ध शाक्यों के प्रजा-तन्त्र पैदा हुए थे। उनके पिता शुद्धोधन इस प्रजा-तन्त्र के मुखिया थे।

बुद्धने जब श्रपने भिद्ध-संघ का संगठन किया तब उसको इन राज्यों से बड़ी भारी सहायता मिली थी।

बुद्ध के पहले आयों में बड़ा भारी मत भेद था। लेकिन उस समय चित्रयों का दर्जा सबसे श्रेष्ठ था उनका मान भी बहुत अधिक था। उनके बाद ब्राह्मणों का दर्जा था। और ब्राह्मणों के बाद वैश्यों का और फिर शूदों का। बौद्ध और जैन प्रन्थों में चित्रयों के उत्कर्ष का बहुत वर्णन है। यद्यपि ब्राह्मणों के प्रन्थों में जो कि लगभग उसी काल में बने हुए हैं, ब्रह्मणों का दर्जा सबसे बड़ा बताया गया है। लेकिन बौद्ध और जैनियों के प्रन्थों को देखने से इस बात का भेद खूब खुल जाता है।

इससे ४००-६०० वर्ष पूर्व ब्राह्मणों में और चित्रयों में बड़ा भारी संघर्श हुआ था। दोनों एक-दूसरे से बढ़ जाना चाहते थे। इस समय जो बौद्ध और जैन प्रन्थ लिखे गये उनमें ब्राह्मणों का खण्डन और चित्रयों का पच लिया गया था। इसमें तो कोई शक नहीं, कि उस समय चित्रय विद्या, बुद्धि, बल, तप और तेज में ब्रह्मणों से बहुत आगे बढ़ गए थे। जैनियों के कल्प-सूत्र नाम के प्रन्थ में तो यहाँतक लिखा हुआ है कि आहित जैसे महा-पुरुष ब्राह्मण जाति, वैश्य जाति, जैसी नीच जातियों में पैदा नहीं होते, श्राहित, तीर्थंकर या बुद्ध का जन्म तो चित्रिय जैसी महान् जाति में ही हुश्रा है श्रीर होगा। जातक अन्थों में श्रीर भी श्रानेक जातियों का वर्णन मिलता है। जातक कथाश्रों के पढ़ने से मालूम होता है कि उस समय श्रब्धूत भी थे श्रीर उनके साथ बुरा व्यवहार भी किया जाता था।

एक जातक प्रन्थ में लिखा है कि—एक बार ब्राह्मण और वैश्यों की दो खियाँ नगर के फाटक से बाहर निकल रही थीं तो रास्ते में उनको दो चाएडाल मिले। वे उनके दीखने को अपशकुन मान घर को लौट गईं। इसके बाद लोगों ने उन चाएडालों को बुरी तरह पीटा और उनकी खूब दुर्गति बनाई।

मातङ्ग जातक श्रीर सद्धम जातक को देखते से भी यह पता चलता है कि उस समय श्रद्धतों के साथ बड़ा बुरा बर्ताव किया जाता था। इसिलये बुद्धने ज्यों ही श्रद्धत श्रीर नीच जातियों को श्रपने मत में लिया श्रीर उनको बड़े-बड़े जिम्मेदार तथा सम्मान के पदों पर नियुक्त किया तो सब जनता बुद्ध के पीछे हो गई। इस समय भी जाति विरोध तथा कट्टरता थी किन्तु एक दूसरी जाति के श्रन्दर विवाह हो जाता था। श्रीर इस तरह के विवाहों में जो सन्तान होती थी वह श्रपने पिता के पत्त में गिनी जाती थी। परन्तु लोग दूसरे वर्णों की श्रपेत्ता श्रपने वर्णों में ही विवाह करना श्रिक पसन्द करते थे। इस समय लोग इतर जाति के श्रीर इतर वर्णों के भी काम करते थे। श्राह्मण खेती करते थे। खाती, माली तथा दर्जी श्रादि का भी काम करते थे। ज्राह्मण खेती करते थे। ज्राह्मण स्वित्त करते थे। स्वाती,

सब तरह के काम करते थे। एक चत्रिय का तो यहाँतक वर्णन हैं कि वह कुम्हार का काम करता था।

बुद्ध के जन्म के समय सबसे बड़ी भयानक बात तो यह थी, कि यज्ञ में पशु वध होता था। यज्ञ जैमे खूँख्वार कर्म में यज्ञ वेदी को पशुर्त्रों के खून से लाल किया जाता था। यह इस आशय से नहीं किया जाता था कि यजमान का इससे कुछ भला हो। किन्तु यह पुरोहितों का ख़ास काम था ऋौर वह यजमानों को यज्ञ करने के लिये उत्साहित करते थे। बिना दान और दिन्ता के यज्ञ अधूरा समका जाता था। तमाम समाज में कर्म काएड के बनाये हुए **आडम्बर फैले हुए थे। लोग अन्धेरे में थे और** वह एक प्रकाश को चाह रहे थे। यज्ञ के कर्त्ता का प्रभाव समाज पर बहुत बुरा पड़ता था। एक तो पशु-वध से लोगों के हृदय क्रूर ऋौर कठोर बनते जा रहे थे। इन यज्ञों में बहुत-सा धन नष्ट होता था। त्राह्मणों को बड़ी-बड़ी दिचणाऐं दी जाती थां। स्वर्ण, चाँदी त्रादि दान में दिये जाते थे। बहुत से यज्ञ ऐसे होते थे कि जिनमें साल-साल भर लग जाता था श्रौर उनमें हजार-हजार त्रादमी रहते थे। इसलिए बड़े-बड़े धनवान् ही यज्ञ करा सकते थे। चुँकि यज्ञ ही एक महान्-धर्म सममा जाता था इसलिये दीन-हीन,दरिद्री, निर्धन, कंगालों के लिये घर्म के तमाम शिष्टाचार बन्द थे।

यझ के अलावा दूसरा अन्ध-विश्वास यह फैला हुआ था कि योग से सिद्धियों की प्राप्ति की जा सकती है। लोग बहुत बड़ी वपस्याएँ किया करते थे। महीने-महीने तक उपवास किया करते थे और यह बात बहुत महत्वपूर्ण समक्ती जाती थी। कष्ट-सहन का अभ्यास उनको इस कदर हो गया था कि वह भूख-प्यास, सर्दी-गर्मी की कुछ पर्वाह नहीं करते थे।

बुद्ध भी जब सत्य मार्ग की तलाश में चल, तब उन्होंने छ: महीने तक कठिन तपस्या की थी ऋौर अन्त में उन्हें इसकी असा-रता मालूम हो गई।

यज्ञ और योग इनके अलावा एक तीसरा मार्ग भी था, जो कि ज्ञानमार्ग कहलाता था। बहुत-से बैखानस भिन्नु तथा सन्यासी एक जगह से दूसरी जगह विचरा करते थे। उनके ठहरने के लिए बड़े-बड़े राजा-महाराजा, सेठ-साहूकार लोग नगरों से बाहर बड़े-वड़े मकान बनवा देते थे। पञ्चायती चन्दे से भी उनके लिए कुछ प्रबन्ध हुआ करता था। वह लोगों को दार्शनिक और धार्मिक विषयों पर व्याख्यान सुनाया करते थे। यदि कोई दूसरा परि-बाजक वहाँ ठहरा हुन्ना होता तो उनसे शास्त्रार्थ छिड़ जाता था। उन लोगों में स्त्रियाँ भी थीं। प्रचलित संस्था स्रों से उनका कोई क्रम नहीं था। वह लोग घर-बार, माता-पिता, धन-दौलत, स्नी-पुत्र, कलत्र त्रादि सब-कुछ त्यागकर सन्यासी बन गये थे। वह लोग प्रचलित प्रणालियों और बुराइयों की खूब बुराइयाँ करते थे। श्रीर प्रचित धर्मों के विश्वास की जड़ को खोखली कर देते थे। इस प्रकार उन परित्राजकों ने जमीन तैयार कर दी थी, जिसपर बद्ध ने तत्काल ही बीज बो दिया। ये लोग उपनिषदों के तत्वों का मनन करते थे और इस बात पर विचार करते थे कि सब जीवित श्रीर जड़ वस्तुएँ एक परमेश्वर से पैदा हुई हैं, वे लोग पुनर्जन्म को भी मानते थे श्रीर उनके श्रन्दर श्रद्धैत तथा विशिष्टाद्धैत के भी भाव चल निकले। इसका परिणाम यह हुश्रा कि षड्दर्शनों की सृष्टि हुई। जिस समय षड्दर्शनों की उत्पत्ति हुई, उस समय बुद्ध का जन्म हुश्रा था। बुद्ध के जन्म के समय लगभग बहत्तर प्रकार के दार्शनिक सम्प्रदाय थे, जोकि षड्दर्शनों के श्रन्तर्गत थे। लेकिन दो सिद्धान्त सबसे प्रबल थे। एक तो सांख्य था, जोकि श्रात्मा श्रीर प्रकृति में भेद मानता था श्रीर दूसरा वेदान्त था, जोकि श्रात्मा श्रीर प्रकृति में श्रभेद मानता था। लेकिन ये सब सन्यासी श्रात्मा श्रीर प्रकृति के भेदाभेद के सूखे वितएडावाद में पड़े हुए थे। वह संसार का कोई कल्याण नहीं कर सकते थे।

इस प्रकार बुद्ध के जन्म के पहले हिन्दुन्त्रों में यज्ञ, तप त्रौर दार्शनिक ये तीन प्रकार के जीवन थे। इनकी खूब प्रबलता थी जरूर, लेकिन इनसे मनुष्य के वर्तमान जीवन का कोई सम्बन्ध नहीं था। मनुष्य का दुःख-दर्द किम तरह दूर हो सकता है, इस-का कोई भी सचा उत्तर नहीं था।

लेकिन बुद्ध ने सच्चे सुख को प्राप्त करने का उपाय बतलाया। उन्होंने हिंसा, फूठ, चोरी आदि पापों से बचने का उपदेश दिया और कहा कि चाहे जो कोई किसी भी जाति का हो, वह सदाचार से और पवित्र जीवन से निर्वाण को प्राप्त कर सकता है और यही कारण था कि बुद्ध का धर्म बहुँत ही आसानी से उस काल में विस्तार पांगया।

बौद्ध-काल में भारत की आर्थिक दशा का कुछ पता बौद्धों के जातक प्रन्थ, तृपिटक प्रन्थ और यूनानियों के ऋर्थशास्त्रों में देखने को मिलता है। जातक के देखने से मालूम होता है-जमीन के मालिक किसान ही होते थे। जमींदारी की प्रथा ही नहीं थी। किसान से राजा, साल में एक बार उपज का दसवाँ हिस्सा लेता था। कोई किसान मर जाता और उसके पीछे यदि कोई नहीं होता तो उसका मालिक राजा होता था । जो जमीन बोई नहीं जाती थी, उसका मालिक भी राजा ही होता था। किसी-किसी अवसर पर किसान लोग राजा को भेंट दिया करते थे। इस काल में राजा लोगों को शिकार का बहुत ही शौक़ होता था। इसलिए हरेक गाँववालों को चरागाह छोड़ना पड़ता था। राजा जो उपज का दसवाँ हिस्सा कर लिया करता था, उसको गाँव का मुखिया श्रौर राजा का मन्त्री मिलकर तय किया करते थे। कभी-कभी राजा -इस कर को माफ भी कर दिया करता था, अथवा किसी धार्मिक संघ के नाम कर दिया करता था। बौद्ध-काल में कुछ राज्य प्रजा-तन्त्र भी थे और कुछ गणतन्त्र भी। उस समय में किस तरह कर उघाया जाता था, इसका ठीक-ठीक वर्णन् नहीं मिलता। लेकिन श्रशोक के एक स्तम्भ से मालूम होता है कि शाक्यों के प्रजा-तन्त्र में यह कर लिया जाता था; क्योंकि ऋशोक ने लुम्ब्नी नामक एक प्राम का कर माक कर दिया था; क्योंकि उसके आस-पास भगवान् बुद्ध का जन्म हुआ था। शाक्यों के मल्लों के लिच्छवयों के और कोलिये के प्रजा-तन्त्र और गर्गतन्त्र उस समय थे। गाँव

में लोग एकसाथ मिलकर रहते थे। घर एक-दूसरे से अड़े हुए होते थे। गलियें बहुत ही संकड़ी होती थीं। श्रामतौर से ३० से लेकर १०० कुटुम्ब तक एक ग्राम में रहते थे। गाँव कई प्रकार के होते थे। एक जनपद प्राम कहलाता था, जोकि नगर के पास होता था। कुछ प्राम प्रत्यन्त कहलाते थे, जोकि सीमा के पास होते थे। गाँव के चारों तरफ चरागाह होते थे। चरागाहों में सब लोग अपने-अपने पशु चरा सकते थे और अपनी जरूरत के माफिक लकड़ी काट सकते थे। गाँवों में जुताई व वोवाई एक प्राथ होती थी। जब खेत कट जाते तो उसमें पशु चरने के लिए छोड़ दिये जाते थे। लेकिन जब फसल रहती, तब पशुत्रों को ग्वाले ले जाते थे। फसल की सिंचाई के लिए पंच व मुखिया कुएँ, बावड़ी, तालाब-त्रादि खदवाते थे और सबको पानी गाँव के मुखिया की देख-रेख में मिलता था। किसान अपने खेतों के चारों ओर मेंढ़ नहीं बनवा सकते थे, गाँव के कुल खेतों के चौतर्फा एक मेंढ़ होती थी। ऋंदर सब के खेत ऋलग-ऋलग थे। गाँब में सब कुदुम्बों का हिस्सा बराबर-बराबर था। मतलब यह है कि जितने कुटुम्ब होते थे,उतने ही हिस्से होते थे। फसल कटजाने पर हरेक कुटुम्ब अपना-अपना हिस्सा ले जाता था । कोई किसान ऋपनी जायदाद को नहीं बेच सकता था। यदि ऐसा मौका पड़ भी जाता, तो पंचों की इजाजत लेनी पड़ती थी। कोई किसान वसीयतनामा भी नहीं लिख सकता था ।

# बौद्ध-धर्म में स्त्रियों का स्थान

बुद्ध भगवान ने यद्यपि स्त्रियों को अपने संघ में स्थान दिया था और पुरुषों की भांति स्त्रियों भी भिद्धिण्यों बन सकती थीं। परन्तु वास्तव में बौद्ध-सम्प्रदाय का मूल-तत्व स्त्रियों को पुरुषों से दूर रहने में ही था ; क्योंकि बौद्ध-धर्म में त्याग और वैराग्य का स्थान मुख्य है, भोग का नहीं। बुद्ध ने स्त्रियों की निन्दा तो नहीं की, परन्तु बराबर यह सलाह दी है कि लोग स्त्रियों के सतरे से बचे रहें और जहाँतक सम्भव हो, स्त्रियों से दूर रहें। उनके खयाल में आदर्श जीवन वह है कि स्त्रियों से अलग रहकर और सम्भव हो तो किसी भी दशा में उनसे न मिलकर अपना जीवन व्यतीत किया जाय। स्त्रियों के सम्बन्ध में एक बार बुद्ध ने अपने प्रमुख शिष्य आनन्द से कहा था।

त्र्यानन्द ने प्रश्न किया—"भगवन् ! स्त्रियों के विषय में कैसा व्यवहार करें ?"

बुद्ध ने कहा—"उन्हें देखो मत त्र्यानन्द।" त्र्यानन्द ने कहा—"परन्तु यदि उन्हें देखना पड़े तब ?" बुद्ध—"बहुत सावधान रहो त्र्यानन्द।" फिर भी बुद्ध ने अपने साधारण अनुयाइयों और गृहस्थियों के प्रति यह उपदेश किया था कि जहाँतक हो अपनी स्त्रियों को अपना मित्र समम्मो और उनपर विश्वास रक्खो। साधारण भक्तों को यह उपदेश दिया कि माता-पिता की सेवा, पत्नी और बच्चों का सहवांस तथा शांतिपूर्ण उद्योग ही मबसे बड़ा आशीवाद है।

बौद्ध-धर्म में जहाँ पति-पत्नी के सम्बन्ध और उनके व्यवहार के लिए अनेकों नियमोपनियमों की चर्चा की गई है वहाँ पत्नी के लिए पित की आज्ञा पालन का कोई जिक्र ही नहीं है। पितयों के लिये जरूर छादेश है कि वे छपनी पत्नियों के विश्वास पात्र रहें. उनका त्रादर करें त्रौर उन्हें यथोचित वस्त्राभूषण प्रदान करें। पत्नियों को प्रतिव्रत धर्म के पालन की त्रोर मितव्ययी बनाने की शिचादी है। स्त्रियों को यह भी कहा गया है कि वे अपने घरेलू कार्यों में बुद्धिमत्ता श्रौर उद्योगशीलता दिखावें। परन्तु उनका सबसे बड़ा भारी सिद्धान्त तो यह है कि अविवाहित जीवन ही मनुष्य जीवन का सबसे बड़ा श्रेय है। एक बार उन्होंने कहा है कि बुद्धिमान् मनुष्य को विवाहित जीवन से यह खयाल करके डरना चाहिये, मानो वह एक आग से जलती हुई कोयले की खान हैं। श्रौर उन्होंने यह भी कहा है कि जो श्रादमी घर में रहता है वह कैसे विशुद्ध जीवन व्यतीत कर सकता है।

इन सब बातों से पता चलता है कि बुद्ध श्रविवाहित जीवन को तो सबसे श्रेष्ठ सममते ही थे लेकिन गृहस्थियों के लिए भी उन्होंने ऐसे नियम बनाये थे कि वे एक-दूसरे को परस्पर श्रपना मित्र समभें, परस्पर एक-दूसरे का आदर करें और परस्पर एक-दूसरे का विश्वास करें।

माता के प्रति बुद्ध भगवान् का ऋाद्र बहुत उच्च है। बुद्ध स्त्रियों को भी पुरुष की भांति भिद्धिणियाँ बनाते थे। श्रीर बौद्ध-धर्म के अनुसार स्त्रियों को निर्वाण प्राप्त करने का उतना ही अधिकार है जितना कि पुरुषों को। इतिहास बतलाता है कि बुद्ध के जीवन काल में ७३ स्त्रियों ने त्रौर १०७ पुरुषों ने निर्वाण प्राप्त करके मानव-जीवन के विकास की चरम सीमा तक पहुँचने का प्रयत्न किया था। जब बुद्ध-धर्म का प्रसार हो रहा था तब स्त्रियों ही ने सबसे श्रिधिक त्रार्थिक सहायता की थी। बुद्धने विसाखा श्रादि स्त्रियों की बहुत प्रशंसा की है। एक स्त्री की प्रशंसा करते हुए बुद्ध ने कहा है—"यह महिला सॉॅंसारिक वातावरण में रहती है—श्रौर राज रानियों की कृपा पात्री है तो भी इसका हृदय स्थिर और शाँत है। श्रवस्था युवा श्रौर धनी तथा एश्वर्य से घिरी हुई है फिर भी यह कर्त्तव्य-पथ में अविचल और विचारशील है। यह इस संसार की दुर्लभ चीज है।

एक और महिला के सम्बन्ध में कि जिसने बुद्ध को अपने हाथों से भोजन कराया था। इस स्त्री के सम्बन्ध में बुद्ध ने कहा है—"एक उत्तम धार्मिक महिला जो भूखों को भोजन देती है, वह उसे भोजन के साथ चार चीजें देती है—(१) वह जीवन शक्ति देती है (२) वह सौन्दर्य प्रदान करती है (३) वह आनन्द देती है (४) वह बल देती है।

जीवन शिक्त देने से वह माननीय और दैवी जीवन शिक्त की, सौन्दर्य देने से सौन्दर्य की, आनन्द देने से आनन्द की, और बल देने से मानवीय और दैवी बल की सामीदार बन जाती है।

जिस काल में बुद्धने अपने धर्म का प्रचार किया था। उस काल में स्त्री-जाति की सामाजिक स्थिति बहुत हीन हो गई थी। यह बुद्ध ही का साहस था कि उसने कहा—"निर्वाण की प्राप्ति न केवल ब्राह्मण को ही होती है परन्तु मनुष्यमात्र को प्राप्त हो सकती है और स्त्रियों को भी हो सकती है। यह वही समय था जिसमें कि "स्त्री शुद्रों नाधी ये ताम्" की आवाज ऊँची थी। और स्त्रियों का कोई सामाजिक स्थान ही नहीं था।

बुद्ध की माता ने और स्त्री ने बुद्ध को इसपर आग्रह किया था कि भिद्धओं की तरह भिद्धिणियों का भी एक संघ बनाया जाय। बुद्ध यद्यपि स्त्रियों को अपने धर्म से अलग ही रखना चाहते थे। किन्तु वे इस बात का विरोध नहीं कर सके। लेकिन जब उन्होंने संघ में स्त्रियों को ग्रहण करना शुरू कर दिया तो उनपर भिद्धओं का कड़ा नियन्त्रण था। उन्हें उपदेश सुनने के लिए भिद्धओं के पास जाना पड़ता था।

बुद्ध ने यह भी एक भविष्य बाग्गी की थी-

"खियों को संघ में सिम्मिलित करने का परिणाम यह होगा कि ४०० वर्षों के भीतर लोग धार्मिक नियमों को भूल जायेंगे। डन्होंने स्पष्ट कहा था—"किसी भी मत सिद्धान्त या अनुशासन के अनुसार जहाँ खियों को गाईस्त जीवन से निकालकर गृह विहीन दशा में रहने की इजाजत दे दी गई वह धर्म या मत अधिक समय तक नहीं ठहर सकता। निस्सन्देह यह बुद्ध का एक विवेचना पूर्ण सिद्धान्त था। लेकिन बुद्धधर्म के प्रचार में स्त्रियों ने जो त्याग और अध्यवसाय किया उसको देखकर आश्चर्य चिकत रह जाना पड़ता है। बुद्ध की मृत्यु के दो तीन सौ वर्ष बाद सम्राट अशोकने बौद्ध-धर्म के प्रचार के लिए बहुत बड़े भारी काम किये। उन्होंने अपने पुत्र और पुत्री को लङ्का में भेजकर एक संघ की स्थापना की और वहाँ पुरुषों के साथ स्त्री भिच्चिएयों का भी एक छोटा-सा दल बनाया था।

जब अशोक ने पाटलीपुत्र में बौद्धों की एक सभा की उस समय इस संघ के नियम और उपनियमों का संशोधन किया। जिसमें भिद्धं-भिद्धिणियाँ, गृहस्थ ये दोनों ही द्यंग धर्म की विशुद्ध आज्ञा को विषयंगम किया करते थे।

यचिप बौद्धों का धर्म निरीश्वरवादी था, किन्तु श्रागे जाकर बौद्धों के धर्म के श्रन्दर देवों की पूजा का स्थान भी हो गया। बौद्धों ने कई मन्दिर वनवाये। लंका में बौद्धों की एक देवी का मन्दिर है जिसे पट्टनिका का मन्दिर कहते हैं।

जब बौद्ध-धर्म का ह्वास हो रहा था। इस देवी पूजा का प्रभाव उत्तर कालीन बौद्ध चरित्र पर बहुत पड़ा है। और इस ही का यह कारण है कि बौद्ध िक्षयों के अन्दर दया, स्तमा, त्याग और आदर के भाव बहुत उच्च कोटि तक पहुँच गये हैं। आज ब्रह्मा के अन्दर ब्रियों में त्याग और दया की भावनायें बहुत बढ़ी-चढ़ी देखी जाती हैं। कुछ बौद्ध भिद्धिण्यें बहुत प्रसिद्ध हुई हैं—जिनमें चैमा, उपाकना त्रोर विसाखा ये बहुत ही प्रसिद्ध हैं। महवेश्या भी एक बड़ी भारी बौद्ध भिद्धिण्ञा हुई है। इन स्त्रियों का नाम त्याग, दया, ज्ञमा, ज्ञान और तप के कारण त्रामर हो गया है। विदेशी इतिहासज्ञों तक ने इनकी बारम्बार प्रशंसा की है। त्रीर बौद्ध-धर्म के प्रचार में इन्हीं खियों का सब से बड़ा भारी हाथ रहा था त्राप भवभूति के प्रसिद्ध नाटक मालती माधव को पढ़िये। उसकी प्रधान पात्री मालती का विवाह उसके प्रेमी माधव के साथ एक बौद्ध भिद्धिण्ञी कराती है। और वह भिद्धिणी योगसिद्धान्तों का और त्रापनी जाद की विद्यात्रों का भी चमत्कार बताती है।

तिब्बत में बौद्ध-धर्म का प्रचार दो राज कुमारियों ने किया था। उन्होंने तिब्बत की राजधानी लाशा में बहुत से मन्दिर बनवाय और अनेकों मठों की स्थापना की है। चीन और जापान से अनेकों विचित्र-विचित्र प्रकार की अद्भुत मूर्तियाँ लाकर वहाँ स्थापित कीं जो आज भी उन अद्भुत मूर्तियों में बौद्ध-धर्म की प्राचीन चतुराई बद्धिमत्ता और शिल्पविद्या की उत्कृष्टता अङ्कित है।

वर्तमान मनुस्मृति जोिक बुद्धकाल में बनाई गई, एक काल्प-निक और जाली पुस्तक है। उसमें वर्णित स्त्री-धर्म को देखा जाय तो हमें मालूम होगा कि इसमें कियों की प्रतिष्ठा का केवल ढोंग किया गया है। यह पुस्तक कियों को पूजा करने की चीज जरूर बताती है परन्तु मनु के मत में कियों की पूजा वैसी ही है जैसी कि वर्तमान समय के हिन्दुओं की गी पूजा। वे उन्हें कसकर रस्सी से बाँधते हैं, सड़ा और गंदा भूसा खाने को डालते हैं और जब दूध दोहन का समय आता है तो उसके वछड़े को बलपूर्वक उसके स्तनों से छुड़ा देते हैं। और तमाम दूध निकाल लेते हैं। कहने को तो वे गौ-माता की पूजा करते हैं, परन्तु यह पूजा परलेदर्जे का अत्याचार है। ठीक इसी तरह मनु ने कियों की पूजा बताई है। वह साफ्त-साफ कहते हैं कि स्त्रियों को अपने पित की पूरी तरह से आज्ञा माननी चाहिये।

परन्तु बौद्ध-धर्म उदारता पूर्वक स्त्रियों को पुरुषों के बराबर का दर्जा देता है खोर वह बतलाता है कि स्त्री खौर पुरुष को एक मित्र की माँति रहना चाहिये। खौर यह खाज्ञा देता है कि एक दूसरे को ऊंच-नीच नहीं समसे।

ईसाइयों का रोमनकैथोलिक सम्प्रद्।य भी स्त्रियोंकी स्वतन्त्रता का पत्त लेता है, परन्तु महान धर्माध्यत्त पाल के धर्म-पत्नों में यह बात साफ तौर से लिखी हुई है कि स्त्रियों को पुरुषों के आधीन ही रहना चाहिये। यदि आप रोमन कैथोलिक के आदेशों को पढ़ेंगे तो आपको इस बात पर पूर्ण विश्वास हो जायगा।

इसिलये हम खुली तौर से कह सकते हैं कि जिस काल में सब जातियाँ स्त्रियों को अपना गुलाम बनाने में लगी हुई थीं। उस काल में बुद्ध ने उनका पितत दशा से उद्धार और पूर्णारूप से सुधार किया। न केवल सामाजिक जीवन में विल्क धार्मिक जीवन में भी स्त्रियों को पुरुषों के बराबर दर्जा दिया। बौद्धों के धर्म का विश्व-च्यापक होने का एक मूल कारण यह भी हो सकता है। श्राज यद्यपि बौद्ध-धर्म लगभग नष्ट होगया है,परन्तु जिन देशों में बौद्ध-संस्कृति है, जैसे—तिब्बत, चीन, जापान, लंका, जावा, सुमात्रा श्रोर ब्रह्मा। उन देशों में क्षियों की स्वतन्त्रता उन देशों की क्षियों की स्वतन्त्रता से कहीं श्रधिक है, जिनपर कि प्राचीन हिन्दू-पन का प्रभाव है। इन देशों के माता-पिता, भाई-भौजाई, प्रेमी श्रोर प्रेमिका श्रापस में श्रच्छी तरह श्राजादी से बेरोक-टोक मिलते हैं। वहाँ माता-पिता कन्याश्रों का विवाह नहीं करते। कन्याएँ दान में नहीं दी जातीं। न वहाँ पर्दे की चहारदीवारी है। बौद्ध-धर्म ने खियों को जो स्वतन्त्रता दी है, उसका चमकता हुंशा उदाहरण ब्रह्मा में मिलेगा। वहाँ जितनी श्राजादी खियों को है, शायद दुनियाँ के पर्दे में उतनी किसी देश में भी नहीं है। वहाँ की स्त्रियों की कार्यक्षमता, उद्योग-शीलता श्रोर बुद्धमत्ता पुरुषों से कहीं श्रधिक बढ़ी-चढ़ी है।

वर्मीज विवाह को कोई धार्मिक कृत्य नहीं मानते, किन्तु वहाँ विवाह प्रेम, साहचर्य सद्भाव श्रीर सद्धमें की दृष्टि से होता है। वहाँ सच्चे श्र्य में पित श्रीर पत्नी एक-दृसरे के सहचर हैं। श्रगर उनके परस्पर का प्रेम श्रीर सद्भाव नष्ट हो जाता है तो उनके दूसरे सम्बन्ध भी छिन्न-भिन्न हो जाते हैं। कोई धार्मिक बन्धन उनको बलपूर्वक बाँधकर नहीं रख सकते। यद्यपि वहाँ की खियों को तलाक का पूर्ण श्रिधकार है, परन्तु इस क्रिस्म के उदाहरण बहुत कम मिलते हैं। वहाँ स्त्री-पुरुषों के क्षानून सम्बन्ध में भी कोई भेद-भाव नहीं है। बहाँ का लगभग श्राधा ज्यापार स्त्रियों से चल रहा है। खियों की ज्यापारिक बुद्धि पुरुषों से कहीं श्रिधक चमकती हुई है।

### : 30:

# महान बुद्ध सम्राट् श्रशोक

मौर्यवंश का यह प्रवल प्रतापी सम्राट भारत का एक ऐसा प्रवल श्रस्तित्व है, जो पृथ्वो की समृति से कभी दूर न होगा। श्राज से लगभग २२॥ सौ वर्ष पूर्व यह प्रतापी पुरुष मगध के सिंहासन पर विराजमान हुऋा । बौद्ध-प्रन्थों में जो इस सम्राट् के बाल काल का . इतिहास है, वह अप्रमाणिक है । सम्राट् होने से प्रथम उन्हें इनके पिता बिम्बसार ने पश्चिमोत्तर प्रदेश का मण्डलेश्वर (गवर्नर) बना दिया था। इस प्रान्त का मुख्य नगर तत्त्रशिला था, जो समस्त एशिया त्र्यौर यूनान में लब्ध प्रतिष्ठित विश्वविद्यालय था। जिसका उल्लेख पृथक् किया गया है। महाकौटिल्य चाणक्य यहीं के विद्यार्थी थे । इसलिए एक तो विद्या का केन्द्र होने से, दूसरे राजनीति सीमा होने से यह म्थल पृथ्वी-भर की महाजातियों के आवागमन का माध्यम नगर बन गया था। यहाँ रहकर ऋशोक ने बहुत दुर्लभ सत्संग प्राप्त किया ! इसके पश्चिम में यवन साम्राज्य था, उत्तर में श्रदम्ब जंगली जातियाँ थीं। श्रौरं उत्तर-पूर्व चीन-साम्राज्य था। श्रतः त्रशोक को ऐसे नाजुक स्थल पर ऐसे उत्तरदायित्व के पद पर रहने से अपनी नीतिमत्ता, शासन पटुता और विकास का बड़ा अवसर मिला।

यहाँ से अशोक मध्य भारत के मण्डलेश्वर बनाकर भेज दिए गए। जिसकी राजधानी उज्जैन थी। उज्जैन उन दिनों महानगरी थी। कालिदास के मेघदृत और विशाखदत्त के मुच्छ कटिक नाटक में इस नगर की आश्चर्य-जनक श्री वर्णन की गई है। उसकी गिनती ७ महातीथों में थी। यहाँ भी प्रसिद्ध विश्वविद्यालय था। यहाँ पर श्रीकृष्ण ने शिचा प्राप्त की थी। यह भौगोलिक स्थिति का भी महत्व रखता था। आर्य ज्योतिषी अबतक देशान्तर रेखाओं की गणना उज्जैन से करते हैं। फिर उसके व्यापार केन्द्र का क्या ठिकाना था—पश्चिमीय सभी समुद्र-तट्स्थ नगरों का व्यापार इसी स्थान से जाता-आता था।

तच्तिशा में रहकर जहाँ अशोक को अन्तर्जातीय व्यवहार, विदेशीय नीति, आदि का ज्ञान हुआ, वहाँ उज्जैन में व्यापार शिल्प और घरेलू प्रवन्य की बातें सीखने का बड़ा सुयोग हाथ लगा। अशोक का अभिषेक २५३२ युधिष्ठिराब्दि में हुआ था। राज्यारोहण के बाद ६ वर्ष तक अशोक ने कोई बड़ा कार्य न किया। अशोक के काल में माँसाहार का बड़ा प्रचार था। सहस्त्रों जीव राज-भोजन के लिए काटे जाते थे। अशोक जब जीव हत्या से घुणा करने लगा था, तब भी उसकी रसोई में ३ जीव, दो मोर, १ मृग नित्य कटते थे, जो पीछे बन्द हो गए।

श्रभिषेक के नवें वर्ष श्रशोक ने कलिङ्ग पर श्राक्रमण किया। इस समय श्राशोक का शासन समस्त उत्तर-भारत में श्रौर द्विण में मैसूर तक फैला हुआ था। कलिङ्ग—जो बङ्गाल की खाड़ी के किनारे-किनारं महानदी गोदावरी के बीचमें था श्रीर राजनैतिक दृष्टि से महत्व-पूर्ण था—स्वतन्त्र था। इस युद्ध में किलङ्ग राज ६० हज़ार पैरल, १००० सवार श्रीर ७०० हाथी लेकर श्राया था। यह युद्ध देर तक होता रहा। श्रन्त में वह साम्राज्य में मिला लिया गया। इस युद्ध में ड़ेढ़ लाख मनुष्य केंद्र किए गए थे, श्रीर १ लाख वध किए गए। वहुत-से योंही मर गए। इस महान् नर-हत्या से सम्राट का हृदय हिल गया। इसी समय उपगुप्त बौद्ध-भिन्नु से भेंट हुई, श्रीर उन्होंने महामना तिष्य पुत्र मौगली के श्रादेशानुसार उसे बौद्ध-धर्म में दीचित किया। वे बौद्ध हो गए। पहले उपासक हुए, फिर संघ के सदस्य हुए। इसके बाद यह प्रबल प्रतापी सम्राट् ऐसा प्रसिद्ध धर्मात्मा हुत्रा, जिसके जोड़ का कोई दूसरा व्यक्ति नहीं।

श्रशोक ने, उसकी धर्माज्ञाएं—जो समय-समय पर उसने प्रचरित की थीं—गुफाश्रों, स्तंमों श्रौर शिला-खएडों पर खुदवाईं हैं। इनकी भाषा प्राकृत है। उन धर्माज्ञाश्रों से श्रशोक साम्राज्य का विस्तार श्रौर उस सम्बन्ध की बहुत-सी बातों का ज्ञान होता है।

इनमें से १४ प्रशस्तियाँ सीमा प्रान्तों पर मिली हैं, जो श्रभिषेक के १३-१४ वर्ष बाद लिखी गई हैं। ये प्रशस्तियाँ नीचे लिखे स्थानों पर मिली हैं—शहबाज़गढ़ी (पेशावर से २० मील उत्तरपूर्व कोगा यूसुफ, ज़ाइयों के सूबे में), मंसेरा (पंजाब के हज़ारा प्रान्त में), सीपारा (बम्बई के थाना ज़िले में),गिरनार (काठियावाड़ के जूना-गड़ राज्य में), धोलो (उड़ीसा के कटक ज़िले में), जौगड़ (मद्रास के गंजाम ज़िले में), इनके सिवा कई शिलालेख मैसूर, बङ्गाल, मध्यप्रदेश और राजप्ताना में भी पाए गए हैं। जो अभिषेक के ३८ वर्ष बाद तक के मिलते हैं। इनमें '२४६' श्रंक मिलता है, जो बुद्ध की मृत्यु का श्रंक है। इनके श्रतिरिक्त कई स्तम्भ, लेख श्रादि श्रीर भी हैं। इन लेखों में कुछ नीचे दिए जाते हैं। इनसे बहुत सी बातों का पता लगता है—

## स्चना १---

यह सुचना देवताओं के प्यारे राजा पियदसी की आज्ञा से खुदवाई गई है। यहाँ इस पृथ्वी पर कोई किसी जीवधारी जन्तु को बिलदान अथवा भोजन के लिए न मारे। राजा पियदसी ऐसे भोजन में बहुत-से पाप देखता है। पहले ऐसे भोजन की आज्ञा थी, और देवताओं के प्रिय राजा पियदसी के रसोई-घर में तथा भोजन के लिए प्रति-दिन हजारों जीव मारे जाते थे। जिस समय यह सूचना खोदी जा रही है, उस समय उसके भोजन के लिए केवल तीन जीव अर्थात् दो पत्ती और एक हिरण मारे जाते हैं, और उनमें से हिरण नित्य नहीं मारा जाता। भविष्यत् में ये तीनों जीव भी नहीं मारे जायेंगे।

# म्रचना २---

देवताओं के राजा पियदसी के राज्य में सर्वत्र और सीमा-प्रदेश में रहनेवाली जातियों तथा चोलुपण्ड्य, सत्यपुत्र और केरलपुत्र के राज्यों में तम्बपन्नी तक, यूनानियों के राजा एबिट, श्रोकस और उसके आस-पास के राजाओं के राज्य में सर्वत्र देवताओं के प्रिय राजा पियदसी ने दो प्रकार की श्रीषियों के दिये जाने का प्रबन्ध किया है, श्रर्थात् मनुष्यों श्रीर पशुश्रों के लिए श्रीषि। जहाँ कहीं मनुष्यों श्रीर पशुश्रों के लिए लाभदायक पौधे नहीं होते, वहाँ वे ले जाकर लगाये गये हैं, श्रीर सर्वसाधारण के मार्गी में मनुष्यों श्रीर पशुश्रों के लिए कुएँ खुद्वाये गये हैं।

# स्चना ३----

देवताओं के प्रिय राजा पियदसी ने इस भांति कहा। अपने राज्याभिषेक के बारहवें वर्ष में मैंने इस प्रकार आज्ञायें दीं। मेरे राज्य में सर्वत्र धर्मयुत, राजुक और नगरों के राज्याधिकारी पाँच वर्ष में एक बार एक सभा ( अनुसम्यान ) में एकत्रित हों और अपने कर्तव्य के अनुसार इस प्रकार धर्म की शिज्ञा दें—

"अपने पिता, माता, मित्रों, संगियों और सम्बन्धियों की धर्मयुत सेवा करना अच्छा और उचित है।" तब राजुक धर्मयुतों को मन और वाक्य से विस्तारपूर्वक शिक्षा देगा।

## स्चना ४----

प्राचीन समय में कई सौ वर्षों तक जीवों का वध, पशुच्चों पर निर्द्यता, सम्बन्धियों के सत्कार का च्यभाव चौर ब्राह्मणों घौर श्रामनों के सत्कार का च्यभाव चला च्याया है, परन्तु च्याज राजा पियदसी ने, जो देवताच्यों का प्रिय चौर धर्मकाज में बड़ा भक्त है, ढिंढोरा पिटवाकर चौर लाव-लशकर मशाल चौर स्वर्गीय वस्तुच्यों को च्यपनी प्रजा को दिखलाकर धर्म को प्रकट किया।

देवतात्र्यों के प्रिय राजा प्रियदसी को इन धर्म-शिचात्र्यों के प्रचार के लिए धन्यवाद है कि ऋाज जीवधारी पशुऋों का सत्कार, माता-पिता की त्राज्ञा का भक्ति के साथ पालन त्र्यौर बृद्धों का त्र्यादर होता है, जैसा कि कई शताब्दियों तक नहीं रहा। अन्य विषयों की नाईं इस विषय में भी धर्म का विचार किया गया है, श्रौर देवतात्र्यों का प्रिय राजा पियदसी इसको बराबर प्रचलित रखेगा। देवतात्र्यों के प्रिय राजा पियदसी के पुत्र, पौत्र त्र्यौर परपौत्र इस धर्म के प्रचार को सृष्टि के अन्त तक रिच्त रक्खेंगे। धर्म और भलाई में दृढ़ रहकर वे लोग धर्म की शिचा देंगे, क्योंकि धर्म की शिच्चा देना सब कार्यों से उत्कृष्ट है, श्रौर भलाई के बिना कोई धर्म का कार्य नहीं होता । धार्मिक प्रेम का दृढ़ होना और उसकी वृद्धि होना वॉॅंच्छनीय है। इस उद्देश्य से यह शिलालेख खुद्वाया गया है कि वे लोग अपने को इस सर्वोच भलाई के कार्य में लगावें, श्रौर उसकी श्रवनति न होने दें। देवताश्रों के प्रियराजा पियद्सी ने इसको अपने राजगद्दी पर बैठने के बारह वर्ष पीछे खुद्वाया है।

#### स्चना ५---

देवतात्रों का प्रिय राजा पियदसी इस भांति बोला—पुण्य करना किन है, श्रोर जो लोग पुण्य करते हैं, वे किन कार्य करते हैं। मैंने स्वयं बहुत-से पुण्य के कार्य किये हैं। श्रीर, इसी भांति मेरे पुत्र-पौत्र श्रीर मेरी सबसे श्रान्तिम सन्तित कल्पांत तक पुण्य के कार्य करेंगी श्रीर, जो इस कार्य के करने में चूकेंगा, वह पाप का भागी होगा। पाप करना सहज है। देखो, प्राचीन

समय में धर्म का प्रबन्ध करनेवाले कर्मचारी (धर्ममहामात्र) नहीं थे। परन्तु मैंने अपने राज्याभिषेक के तेरहवें वर्ष में धर्म के प्रवन्ध करनेवाले नियत किये हैं। वे लोग सब सम्प्रदाय के लोगों से धर्मके स्थापित करने और उन्नति करने के लिए और धर्मयुतों की भलाई करने के लिए मिलते हैं। वे योद्धात्रों और ब्राह्मणों के साथ ग़रीब-श्रमीर श्रीर वृद्धों के साथ, उनकी भलाई श्रीर सुख के लिए श्रीर सत्यधर्म के अनुयायियों के मार्ग को सब विघ्नों से रहित करने के लिए मिलते हैं। जो लोग बन्धनों में हैं, उन्हें वे सुख देते हैं, श्रीर उनकी बाधात्रों को दूर करके उन्हें मुक्त करते हैं, क्योंकि उन्हें श्रपने कुटुम्ब का पालन करना पड़ता है, वे धोखे का शिकार हुए हैं, ऋौर वृद्धावस्था ने उन्हें आ घेरा है। पाटलिपुत्र तथा अन्य नगरों में वे मेरे भाई-बहुनों और अन्य सम्बन्धियों के घर में यतन करते हैं। सर्वत्र धर्ममहामात्र लोग सच्चे धर्म के अनुयायियों, धर्म में लगे हुए, और धर्म में दृढ़ लोगों और दान करनेवालों के साथ, मिलते हैं। इसी उद्देश्य से यह सूचना खुदवाई गई है।

#### स्रचना ६-

देवतात्रों का प्रिय राजा पियदसी इस प्रकार बोला—प्राचीन समय में हर समय कार्य करने और विवरण सुनने की ऐसी प्रणाली कभी नहीं थी। इसे मैंने ही किया है। हर समय, खाने के समय, विश्राम के समय, शयनागार में, एकान्त में, अथवा वाटिका में, सर्वत्र वे कर्मचारी लोग मेरे पास आते-जाते हैं, जिन्हें

मेरी प्रजा के काम-काज के विषय की सूचना का भार दिया गया है, श्रौर मैं श्रपनी प्रजा के सम्बन्ध की बातें उनके द्वारा कहला देता हूँ। स्वयं मेरे मुख से कही हुई शिचात्रों को मेरे धर्ममहामात्र लोग प्रजा से कहते हैं। इस प्रकार मैंने यह त्राज्ञा दी है कि जहाँ कहीं धर्मीपदेशकों की सभात्रों में मतभेद वा भगड़ा हो, उसकी सूचना सुफे सदा मिलनी चाहिए क्योंकि न्याय के प्रबन्ध में जितना उद्योग किया जाय, थोड़ा है। मेरा यह धर्म है कि मैं शिचा द्वारा लोगों की भलाई कहूँ। निरन्तर उद्योग और न्याय का उचित प्रबन्ध सर्वसाधारण के हित की जड़ है, खीर इससे ख्रिधक फल-दायक कुछ नहीं है। अतएव मेरे सब यत्नों का एक यही उद्देश्य त्रर्थात् सर्वसाधारण से इस प्रकार उऋण होना है। मैं यहाँ इसके नीचे उन्हें इतना सुखी रखता हूँ। जितना मेरे किए हो सकता है। वे भविष्यत् में स्वर्ग में सुख पावें । इसी उद्देश्य से मैंने यह सूचना यहाँ ख़ुदुवाई है कि वह बहुत समय तक बनी रहे, श्रीर मेरे पुत्र-पौत्र श्रीर परपौत्र मेरी नाईं सर्वसाधारण का हित करें। इस बड़े उद्देश्य के लिए बहुत ही ऋधिक उद्योग की आवश्यकता है।

#### स्चना ७---

देवताओं के प्रिय राजा पियदसी की यह बड़ी अभिलाषा है कि सब स्थानों में सब जातियाँ अपीड़ित रहें, वे सब समान रीति से इन्द्रियों का दमन करें, और आत्मा को पिवत्र बनावें, परन्तु मनुष्य अपनी संसारी बातों में अधीर हैं। इस कारण लोग जिन बातों को मानते हैं, उनके अनुसार कार्य पूर्ण रीति से नहीं करते, श्रीर जो लोग बहुत-सा दान नहीं देते, वे भी श्रपनी इन्द्रियों को दमन श्रीर श्रात्मा को पवित्र कर सकते हैं, श्रीर श्रपनी भक्ति में कृतज्ञता श्रीर सचाई रख सकते हैं, श्रीर यही प्रशंसनीय है।

# सूचना ८—

प्राचीन समय में राजा लोग ऋहेर खेलने जाया करते थे। यहाँ इस भूमि के नीचे वे अपने जी बहलाने के लिए शिकार तथा अन्य प्रकार के खेल करते थे। मैं, देवताओं के प्रिय राजा, पियदसी ने अपने राज्याभिषेक के दस वर्षों के उपरान्त सत्य ज्ञान को प्राप्त किया। अतएव मेरे जी बहलाने के कार्य ये हैं, अर्थात् ब्राह्मणों, श्रीमानों से भेंट करना, और उनको दान देना, बृढ़ों से भेंट करना, दृव्य वाँटना, राज्य में प्रजा से भेंट करना और उन्हें धार्मिक शिचा तथा धार्मिक विषयों पर सम्मित देना। इस प्रकार देवताओं का प्रिय राजा पियदसी अपने भले कर्मों से उत्पन्न हुए सुख को भोगता है।

# सूचना ६-

देवताओं का प्रिय राजा पियदसी इस प्रकार बोला। लोग बीमारी में, पुत्र वा कन्या के विवाह में, पुत्र के जन्म पर, और यात्रा में जाने के समय भिन्न-भिन्न प्रकार के विधान करते हैं। इन अवसरों तथा ऐसे ही अन्य अवसरों पर लोग भिन्न-भिन्न विधान करते हैं। परन्तु ये असंख्य और भिन्न प्रकार के विधान, जिन्हें अधिकांश लोग करते हैं, व्यर्थ और निरर्थक हैं। परन्तु इन सब रीतियों को करने की चाल बहुत दिनों से चली आती है, यद्यपि

उनका कोई फल नहीं होता। परन्तु इसके विमद्ध धर्म-कार्य करना बहुत ही ऋधिक यश की बात है। ग़ुलामों ऋौर नौकरों पर यथो-चित ध्यान रखना और सम्बन्धियों तथा शिक्कों का सत्कार करना प्रशंसनीय है। जीवों पर दया त्रौर ब्राह्मणों तथा श्रीमनों को दान देना प्रशंसनीय है। मैं इन तथा ऐसे ही अन्य भलाई के कार्यों को धर्म-कार्य का करना कहता हूँ। पिता या पुत्र, भाई या गुरु को कहना चाहिए कि यही प्रशंसनीय है, और इसी का साधन तबतक करना चाहिए जबतक उद्देश्य प्राप्तन हो जाय। यह कहा जाता है कि दान देना प्रशंसनीय है, परन्तु कोई दान इतना प्रशंसनीय नहीं, जितना धर्म का दान अर्थात् धर्म की शिच्चा देना । इसलिए मित्र, सम्बन्धी या संगी को यह सम्मति देनी चाहिए कि अमुक-अमुक अवस्थाओं में यह करना चाहिए—यह प्रशंसनीय है। इसमें विश्वास रखना चाहिए कि ऐसे ब्राचरण से स्वर्ग मिलता है, ब्रौर मनुष्य को उत्साह के साथ उसे स्वर्ग का मार्ग सममकर करना चाहिए।

# सूचना १०-

देवतात्रों का प्रिय राजा पियदसी इसके अतिरिक्त किसी प्रकार के यश वा कीर्ति को पूर्ण नहीं समम्मता कि उसकी प्रजा वर्तमान में और भविष्य में उसके धर्म को माने, और उसके धर्म के कार्य करे। इसी यश और कीर्ति को देवताओं का प्रिय राजा पियदसी चाहता है। देवताओं के प्रिय राजा पियदसी के सब उद्योग आगामी जीवन में मिलनेवाले फलों के लिए तथा जीवन-मरण से बचने के लिए हैं, क्योंकि जीवन-मरण दु:ख है। परन्तु इस फल को प्राप्त करना छोटों और बड़ों दोनों ही के लिए कठिन है, जबतक वे अपने को सब वस्तुओं से अलग करने का दृढ़ उद्योग न करें। विशेषतः बड़े लोगों के लिए इसका उद्योग करना बड़ा कठिन है। सूचना ११—

देवताओं के प्रिय राजा पियदसी ने इस प्रकार कहा। धर्म के दान, धर्म की मित्रता, धर्म की भिन्ना और धर्म के सम्बन्ध के समान कोई दान नहीं है। निम्न लिखित बातें करनी चाहिएं— अर्थात् गुलामों और नौकरों पर यथोचित ध्यान रखना, माता-पिता की आज्ञा पालन करना, मित्रों,संगियों, सम्बन्धियों, श्रीमानों और ब्राह्मणों की चोर उदार भाव रखना और प्राणियों के जीवन का सत्कार। पिता को, पुत्र या भाई, मित्र, संगी या पड़ोसी को भी यही शिन्ता देनी चाहिए कि यह प्रशंसनीय है और इसे करना चाहिए। इस प्रकार यत्न करने में उसे इस संसार में तथा आने वाले जीवन में फल प्राप्त होता है, धर्म के दान से अन्त में यश मिलता है।

# सूचना १२--

देवतात्रों का त्रिय राजा पियदसी सब पन्थ के लोगों का, सन्यासियों और गृहस्थों दोनों ही का सत्कार करता है। वह उन्हें भिद्या तथा अन्य प्रकार के दान देकर सन्तुष्ट करता है, परन्तु देवतात्रों का त्रिय ऐसे दान या सत्कार को उनके वास्तविक धर्म आचरणों की उन्नति के उद्योग के सामने कुछ नहीं सममता। यह सत्य है कि भिन्न-भिन्न पंथों में भिन्न-भिन्न प्रकार के पुण्य सममे

जाते हैं, परन्तु उन सब का एक ही ऋाधार है, ऋौर वह ऋाधार सुराीलता और सम्भाषण में शान्ति का होना है। इस कारण किसी को ऋपने पंथ की बड़ी प्रशंसा और दूसरों के पंथ की निन्दा नहीं करनी चाहिए । किसी को यह नहीं चाहिए कि उनका सब श्रवसरों पर उचित सत्कार करे। इस प्रकार यत्न करने से मनुष्य दूसरों की सेवा करते हुए भी अपने पन्थ की उन्नति कर सकते हैं। इसके विरुद्ध यत्न करने से मनुष्य अपने पन्थ की सेवा नहीं करता, श्रीर दूसरों के साथ भी बुरा व्यवहार करता है। श्रीर जो कोई श्रपने पन्थ में भक्ति रखने के कारण उसकी उन्नति के लिए उसकी प्रशंसा और दूसरे पन्थों की निन्दा करता है, वह अपने पन्थ में केवल कठार मारता है। इसलिए केवल मेल ही प्रशंसनीय है, जिससे सब लोग एक-दूसरे के मतों को सहन करते और सहन करने में प्रेम रखते हैं। देवतात्रों के प्रिय की यह इच्छा है कि सब पन्थ के लोगों को शिचा दी जाय, श्रौर उनके सिद्धान्त शुद्ध हों। सब लोगों को चाहे उनका मत कुछ भी क्यों न हो, यह कहना चाहिए कि देवतात्रों का प्रिय वास्तविक धर्माःचरण की उन्नति और सब पन्थों में परस्पर सत्कार की अपेचा दान श्रीर बाहरी विधानों को कम समभता है। इसी उद्देश्य से धर्म का प्रबन्ध करनेवाले कर्मचारी, कियों के लिए कर्मचारी, निरीचक श्रीर श्रन्याय कर्मचारी लोग कार्य करते हैं। इसी का फल मेरे धर्म की उन्नति त्रौर धर्म-दृष्टि से उसका प्रचार है।

# सूचना १३--

कलिंग का देश, जिसे देवताओं के प्रिय राजा पियदसी ने जीता है, बहुत बड़ा है। इसमें लाखों जीव श्रीर लाखों प्राणी गुलाम बनाये गये हैं, श्रीर लाखों का वध किया गया है। कलिंग विजय करने के समय से देवतात्रों का प्रिय राजा धर्म की ऋौर फिरा है, धर्म में रत है, धर्म के लिए उत्सुक है और उसने अपने को धर्म के प्रचार में लगाया है—किलंग विजय करने पर देवताओं के प्रिय को इतना अधिक पश्चात्ताप हुआ। इस देश को, जो मेरे **अधीन नहीं था, विजय करने में देवताओं के** प्रिय ने देशवासियों के बध ऋौर गुलाम बनाये जाने के लिए बहुत ऋधिक पश्चात्ताप किया है। सर्वत्र ब्राह्मण या श्रीमान, सन्यासी या गृहस्थ लोग रहते हैं, श्रौर ऐसे लोगों में श्रधिकारियों के लिए सत्कार, माता-पिता की श्राज्ञा मानना, मित्रों श्रीर सम्बन्धियों से प्रीति, नौकर पर ध्यान रखना और भक्ति में सचाई पाई जाती है। ऐसे मनुष्यों पर कठोरता होती है, उनकी मृत्यु होती है, तथा प्रिय लोगों से उनका वियोग होता है। श्रीर, यदि विशेष रच्चा में रहकर वे स्वयं हानि से बच भी जायँ, तो भी उनके मित्र, जान-पहचान के लोग, संगी श्रीर सम्बन्धी लोग उजड़ जाते हैं श्रीर इस प्रकार उन्हें भी क्लेश उठाना पड़ता है। मैं, जो देवतात्रों का प्रिय हूँ, इस प्रकार की कठोरतास्त्रों का बड़ा श्रिधिक श्रमुभव करता श्रीर उन पर पश्चात्ताप करता हूँ, कोई ऐसा देश नहीं है। श्रौर,किसी देशमें कोई ऐसा स्थान नहीं है,जहाँ लोग किसी-न-किसी धर्म को न मानते हों। किलांग देश में इतने अधिक लोगों के दूब जाने, उजड़ जाने, मारे जाने और गुलाम बनाये जाने के कारण देवताओं का प्रिय इसका आज हजार गुना अधिक अनुभव कर रहा है।

देवतात्रों का प्रिय सब प्राणियों की रत्ता, जीवन के सत्कार, शान्ति और दया के आचरण का उत्मुक हृदय से अभिलाषी है। इसी को देवतात्र्यों का प्रिय धर्म का विजय करना समफता है। अपने राज्य तथा उसके सब सीमा-प्रदेशों में, जिसका विस्तार कई सौ योजन है, इन्हीं धर्म के विजयों में देवतात्र्यों का प्रिय बड़ा प्रसन्न होता है। उसके पड़ोसियों में यवनों का राजा एरिटच्रोकस श्रीर एिटश्रोकट के उपरान्त चार राजा लोग श्रर्थात् टोलेमी, एंटिगोनस,मेगेस और सिकन्दर द्विण में तंत्रपत्री नदी तक चोल तथा पंड्य लोग ऋौर हेनराज विस्मवसी भी,यूनानियों ऋौर कंबोजों में नाभक और नाभपंति लोग भोज और पेतेनिक लोग अन्ध्र और पुलिन्द लोग-सर्वत्र लोग देवतात्रों के प्रिय भी धार्मिक शिचात्रों के अनुकूल हैं। जहाँ कहीं देवताओं के प्रिय के दूत भेजे गये, वहाँ लोगों ने देवताओं के प्रिय की श्रोर से जिस धर्म के कर्तव्यों की शिचा दी गई, उसे सुना और उस धर्म तथा धार्मिक शिचाओं से सहमत हुए, और सहमत होंगे' " " 'इस प्रकार विजय चारों श्रोर फैलाई गई है। मुभे श्रत्यन्त श्रानन्द प्राप्त हुआ है, धर्म के विजयों से ऐसा सुख ही होता है। पर सच तो यह है कि यह त्र्यानन्द एक दूसरी बात है। देवतात्र्यों का प्रिय केवल उन फलों को बहुत अधिक सममता है, जो दूसरे जन्म में अवश्य मिलेंगे।

इसी उद्देश्य से यह धार्मिक शिलालेख खुद्वाया गया है कि हमारे पुत्र छौर पौत्र यह न सोचें कि किसी नवीन विजय की आवश्य-कता है, वे यह न विचारें कि तलवार से विजय करना 'विजय' कहलाने योग्य है, वे उनमें नाश और कठोरता के अतिरिक्त कुछ न देखें, वे धर्म की विजय को छोड़कर और किसी प्रकार की विजय को सची विजय न समकें। ऐसी विजय का फल इस लोक तथा परलोक में होता है। वे लोग केवल धर्म में प्रसन्न रहें, क्यों-कि उसी का फल इस लोक और परलोक में होता है।

# सूचना १४—

यह सूचना देवतात्रों के प्रिय राजा पियदसी की खुदवाई हुई है। वह कुछ तो संचेप में, कुछ साधारण विस्तार की और कुछ बहुत विस्तृत है। श्रभी सब का एक दूसरे से सम्बन्ध नहीं है, क्योंकि मेरा राज्य बड़ा है, श्रीर मैंने बहुत-सी बातें खुदवाई हैं, श्रीर बहुत-सी बातें श्रभी श्रीर खुदवाऊँगा। कुछ बातें दोहराकर लिखी गई हैं, क्योंकि मैं उन बातों पर विशेष जोर दिया चाहता हूँ। प्रतिलिपि में दोष हो सकते हैं—यह हो सकता है कि कोई वाक्य कट गया हो या श्रर्थ श्रीर का श्रीर समभा जाय। यह सब खोदनेवाले कारीगर का काम है।

यह श्रशोक की चौदहों प्रसिद्ध सूचनायें हैं,जिनके द्वारा उसने (१) पशुत्रों के वध का निषेध किया, (२) मनुष्यों श्रीर पशुस्रों के लिए चिकित्सा का प्रबन्ध किया, (३) पाँचवें वर्ष एक धार्मिक

उत्सव किये जाने की व्याज्ञा दी, (४) धर्म की शोभा प्रकट की, (४) धर्म महाभावों ऋौर उपदेशकों को नियत किया (६) सर्व-साधारण के सामाजिक और गृह-सम्बन्धी जीवन के आचरणों की सुधार के लिये आचार शिच्नक नियत किए, (७) सबके लिये धार्मिक अप्रतिरोध प्रकट किया (८) प्राचीन समय के हिंसक कार्यों के स्थान पर धार्मिक सुखों की प्रशंसा की, (६) धार्मिक शिचा त्रौर सदुपदेश देने की महिमा लिखी, (१०) सत्य-धर्म के प्रचार करने की कीर्ति और सत्य वीरता की प्रशंसा की,(११) सब प्रकार के दानों में धार्मिक शिचा के दान को सर्वोत्तम कहा, (१२) सार्व-जनिक सम्मति के सम्मान और आचार के प्रभाव सम्बन्धी सिद्धाँतों पर अन्य धर्म के लोगों को अपने मत में लेने की इच्छा प्रकट की, (१३) कलिंग के विजय का उल्लेख किया, और उन पाँच यूनानी राजात्र्यों तथा भारतवर्ष के राज्यों के नाम लिखे, जहाँ धर्मीपदेशक भेजे गए थे, श्रीर अन्त में (१४) उपर्युक्त शिला लेखों का सारांश दिया, और सूचनाओं के खुदवाने के विपय में कुछ वाक्य लिखे।

ऐतिहासिक दृष्टि से दूसरी सूचना बड़े काम की है, क्योंकि उंसमें सीरिया के एिएटश्रोकस तथा हिन्दू राज्यों के नाम दिए हैं। पाँचवीं सूचना में भी ऐसे नाम हैं, श्रीर तेरहवीं सूचना में किलग के बिजय का उल्लेख है, जिससे बंगाल श्रीर उड़ीसा का मगध श्रीर उत्तरी भारतवर्ष से घनिष्ठ राज्य सम्बन्ध हुश्रा।

इसी सूचना में पाँच यूनानी राजात्रों के नाम दिए हैं, श्रौर

वह मृत पाठ, जिनमें ये नाम श्राप हैं उद्धृत किए जाने योग्य है । 'श्रांतियोक नामयोन राज, परम चतेन श्रांतियोकेन चतुर राजनि' तुरमये नाम, श्रांतिकिन नाम, मकनाम, श्रातिकसन्दरे नाम।"

ये पाँचों नाम सीरिया के एिट छोकस, ईजिप्ट टोलेमी, मेसे-डन के एिटगोनस, साइरीन के मगस छौर एपिरस के एलेकजेएडर के हैं। वे सब छशोक कें समकालीन थे, छौर छशोक ने उनके साथ सन्धि की थी, छौर उनकी सम्मति से उनके देशों में बौद्ध-धर्म के प्रचार के लिये उपदेशक भेजे थे। इसी सूचना में भारत-वर्ष तथा उसके छास-पास के उन राज्यों के नाम भी दिए हुए हैं, जहाँ इसी प्रकार धर्मोपदेशक लाग भेजे गए थे। उपर्युक्त चौदहों सूचनाछों के सिवा जो कानून या छाचार नियमों की भांति प्रकाशित की गई थीं, छशोक ने समय-समय पर छन्य सूचनाएं भी खुदवाई थीं, छौर उनमें से कुछ खुदे हुए लेख हम लोगों को मिले भी हैं।

धौली और जौगड़ (जो कटक के दिस्तण-पश्चिम में हैं) की एक सूचना में तोलसी नगर के शासन के लिये दया से भरे हुए नियम लिखे हैं, सब प्रजाओं के लिये धर्माचरण की शिचा दी है, और पाँचवें वर्ष उस धार्मिक उत्सव को करने के लिये कहा है, जिसका उल्लेख उत्पर आया है। उसी सूचना में यह भी लिखा है कि उज्जयिनी और तच्चशिला में यह उत्सव प्रति तीसरे वर्ष होना चाहिए।

धौली और जौगड़ में एक दूसरी सूचना भी प्रकाशित की गई

थी, जिसमें तोसली और समापा के शासन के नियम और सीमा प्रदेश के कर्मचारियों के लिये शिचा है। दो सूचनाओं का अर्थात एक तो सहसराम (बनारस के दिच्छण-पूर्व) की श्रोर, दूसरे रपनाथ (जवलपुर के उत्तर-पूरव) की सूचनाओं का अनुवाद डॉक्टर बुहलर साहब ने किया है। उनमें धार्मिक सत्योपदेश हैं, श्रीर उनसे विदित होता है कि यह धार्मिक मन्नाट २४६ धर्मोपदेशकों (विदुथों) को नियत करके उन्हें चारों श्रोर भेज चुका था। वैराट (दिल्ली के दिच्छा-पश्चिम) का शिला लेख मगध के धर्मोपदेशकों के लिये है, श्रीर उसमें अशोक ने बौद्ध त्रेकत्व अर्थात बुद्ध-धर्म और संघ में अपना विश्वास प्रकट किया है। अशोक की दूसरी रानी की एक धार्मिक सूचना इलाहाबाद में मिली है श्रीर श्रशोक के तीन नए शिला-लेख मैंसूर में मिले हैं।

श्रव हम गुफाश्रों के शिला-लेखों का वर्णन करेंगे।

निम्न-लिखित गुफाओं के शिला-लेख मिले हैं, अर्थात गया के १६ मील उत्तर बरबर और नागार्जुनी गुफाओं के, कटक के उत्तर खरडिगिर की गुफाओं के और मध्य प्रदेश में रामगढ़ की गुफाओं के शिला-लेख। बरबर की गुफाओं के शिला-लेख में लिखा है—कि इन गुफाओं को अशोक (पियद्सी) ने धार्मिक भिज्जओं को दिया था, और नागार्जुनी की गुफाओं में लिखा है—कि इन्हें अशोक के उत्तराधिकारी राजा दशरथ ने दान किया था। खरडिगिर और उदयगिरि की गुफाओं में से अधिकाँश कलिंग (उड़ीसा) के राजाओं की दान की हुई हैं।

श्रीर श्रन्त में हम लाटों पर खुदे हुए लेखों के विषयमें लिखेंगे। दिल्ली श्रीर इलाहाबाद की प्रसिद्ध लाटों ने सर विलियम जोन्स के समय से पुरातत्व वेत्ताश्रों का ध्यान श्रांकिषित किया है। श्रीर वे उनकी चतुराई में बट्टा लगाती रही हैं। श्रन्त में उन्हें पहले-पहल प्रिन्सिपल साहब ने पढ़ा। दिल्ली की दोनों लाट श्रीर इला-हाबाद की लाट के सिवा, तिरहुत में लौरिया में दो लाट श्रीर भूपाल में साँची में एक लाट हैं।

प्रायः सब लाटों में वेही छ सूचनाएँ खुदी हुई हैं, पर दिल्लीमें कीरोजशाह की लाट में दो सूचनाएँ अधिक पाई गई हैं। स्मर्ण रहे, ये सूचनाएँ अशोक के राज्याभिषेक के २७ वें और २८ वें वर्ष में प्रकाशित की गई थीं। उनमें इस सम्राट के राजकीय विषयों का बहुत ही कम उल्लेख है,पर उसने सदाचरण श्रीर धर्म की शिचात्रों तथा सर्वसाधारण के हित के लिये जो कर्म किए थे, उनके वृत्तान्त से वे भरी हुई हैं। संज्ञेप में इस धार्मिक सम्राट ने (१) अपने धर्म-सम्बन्धी कर्मचारियों को उत्साह श्रौर धार्मिक चिन्ता के साथ कार्य करने का उपदेश किया है। (२) दया, दान, सत्य ऋौर पवित्रता को धर्म कहा है। (३) आत्म-परीचा करने श्रीर पाप सं बचने के लिये जोर देकर उपदेश दिया है (४) लोगों को धार्मिक शिचा देने का कार्य राज्जुकों को सौंपा है, और जिन लोगों को फाँसी की आज्ञा हो, उनके लिये तीन दिन की अवधी द हैं (४) भिन्न-भिन्न प्रकार के पशुत्र्यों के वध का निषेध किया है। (६) अपनी प्रजा पर अपना हित प्रकट किया है, और सब पन्थ

के लोगों के बौद्ध हो जाने की आशा प्रकट की है। (७) यह आशा प्रकट की है कि उसकी सूचनाएं तथा धर्मीपदेश लोगों को सत्य पथ पर चलने के लिये उद्यत करेंगे, और (८) अन्त में अपने सर्व-साधारण के हित के कार्यों और लोगों की धर्मीन्नति के उपायों का पुनरुल्लेख किया है, और सदाचार की शिच्चा द्वारा लोगोंको अपने मत में लाने की आज्ञा दी है। इन आठों सूचनाओं का निम्निलिखित अनुवाद सिर्नाट साहब के अनुसार दिया जाता है—

#### स्चना १—

द्वताओं के प्रिय राजा पियदसी इस प्रकार बोला—अपने राज्याभिषेक के २६ वें वर्ष में मैंने यह सुचना खुदवाई है। धर्म में अत्यन्त उत्साह, कठोर निरीक्तण, पूरी तरह आज्ञा-पालन करने और निरन्तर उद्योगों के बिना मेरे कर्मचारियों को इस लोक तथा परलोक में सुख पाना कठिन है। पर मेरी शिक्ता को धन्यवाद है कि धर्म के लिए यह चिन्ता और उत्साह बढ़ रहा है, और दिन-दिन बढ़ेगा। और मेरे उच्च श्रेणी के मध्यम श्रेणी के तथा नीचे की श्रेणी के कर्मचारी लोग उसके अनुसार चलते हैं, और लोगों को सत्यमार्ग बतलाते हैं तथा उन्हें हर्पित रखते हैं। और इसी प्रकार मेरे सीमा प्रदेश के कर्मचारी (अन्तमहामात्र) भी कार्य करते हैं। च्योंकि नियम यह हैं—

धर्म से शासन, धर्म से क़ानून, धर्म से उन्नति श्रौर धर्म से रज्ञा।

#### स्चना २—

देवतात्रों का प्रिय राजा पियदसी इस प्रकार बोला—धर्म उत्तम है। पर यह पूछा जा सकता है कि यह धर्म क्या है ! धर्म थोड़ी-से-थोड़ी बुराई और अधिक-से-अधिक भलाई करने में है, वह दया, दान, सत्य और पिवत्र जीवन में हैं। इसिलए मैंने मनुष्यों, चौपायों और जल-जन्तुओं के लिए सब प्रकार के दान दिये हैं, मैंने उनके हित के लिए बहुत-से कार्य किये हैं, यहाँ तक कि उनके पीने के लिए जल का भी प्रबन्ध किया है। और बहुत-से अन्य प्रशंसनीय कार्य किये हैं। इस हेतु मैंने यह सूचना खुद-वाई है, जिसमें लोग उसके अनुसार चलें, और सत्यपथ को प्रहण करें, और बहुत काल तक स्थिर रहे। जो इसके अनुसार कार्य करेगा, वह भला और प्रशंसनीय कार्य करेगा।

## स्रचना ३—

देवताओं का प्रिय राजा पियदसी इस प्रकार बोला—मनुष्य केवल अपने-अपने अच्छे कर्मों को देखता है, और कहता है कि मैंने यह अच्छा कार्य किया है। पर वह अपने बुरे कर्मों को नहीं देखता, और यह नहीं कहता कि मैंने यह बुरा कार्य किया, यह पाप है। यह सच है कि ऐसी जॉच करना दुखदायी है, परन्तु यह आवश्यक है कि अपने मन में यह प्रश्न किया जाय, और यह कहा जाय कि ऐसी बातें यथा दुष्टता, निर्दयता, क्रोध और अभिमान पाप हैं। सावधानी से अपनी परीज्ञा करते और कहते रहना

त्र्यावश्यक है कि मैं ईर्षा को स्थान नहीं दूँगा, जौर न दूसरों की निन्दा करूँगा। यह मेरे लिए यहाँ फलदायक होगा, यथार्थ में यह दूसरे जन्म में और भी लाभदायक होगा।

## सूचना ४—

देवताओं का प्रिय राजा पियदसी इस प्रकार बोला-अपने राज्याभिषेक के २६ वें वर्ष में मैंने यह सूचना खुदवाई है। मैंन लाखों निवासियों के लिए रज्जुकों को नियत किया है। मैंने रज्जुकों को दरह देने का अधिकार अपने हाथ में रक्खा है, जिस में वे पूरी हढ़ता और रचा के साथ अपना कार्य करें, और मेरे राज्य के लोगों की भलाई और उन्नति करें। वे उन्नति और दु:ख दोनों की बराबर जाँच करते रहते हैं, श्रौर धर्मयुतों के साथ वे मेरे राज्य के लोगों को शिचा देते हैं, जिनसे लोग सुख और भवि-ब्यत् में मुक्ति प्राप्त कर सकें। रज्जुक लोग मेरी आज्ञा-पालन करते हैं, पुरुष लोग भी मेरी इच्छा श्रीर श्राज्ञाश्रों का पालन करते हैं, श्रीर मेरे उपदेशों का प्रचार करते हैं, जिसमें रज्जुक लोग संतोष-जनक कार्य करें। जिस भाँति कोई मनुष्य अपने बच्चे को किसी सचेत दाई को देकर निश्चित रहता है, श्रीर सोचता है कि मेरा बचा सचेत दाई के पास है, उसी भाँति मैंने भी अपनी प्रजा के हित के लिये रञ्जुक लोगों को नियत किया है। और जिसमें वे दृहता स्त्रीर रत्ता के साथ बिना किसी चिन्ता के ऋपना कार्य करें, मैंने उनको अभियुक्त करने और दण्ड देने का अधिकार स्वयं अपने

हाथ में रक्खा है। अभियुक्त करने और दएड देने में दृष्टि से देखना चाहिए। इस लिये आज की तिथि से यह नियम किया जाता है कि जिन कैदियां का न्याय हो गया है और जिन्हें फांसी देने की आज्ञा हुई है, उनके लिये तीन दिन की अवधि दी जाय।

उनको सूचना दी जायगी कि वे तीन दिन तक जीवित रहेंगे। न इससे अधिक और न इससे कम। इस प्रकार अपने जीवन की सूचना पाकर वे अपने दूसरे जन्म के हित के लिये दान देंगे अथवा व्रत रक्खेंगे। मेरी इच्छा है कि बंदी गृह में भी उन्हें भविष्यत् का निश्चय दिलाना चाहिए, और मेरी यह दृढ़ अभिलाषा है कि मैं धर्म के कार्यों की उन्नति, इंद्रियों के दमन और दान का प्रचार देखूँ।

#### स्चना ५-

देवताओं का प्रिय राजा पियदसी इस प्रकार बोला । अपने राज्या भिषेक के २६ वर्ष के उपरान्त मैंन निम्न-लिखित जीवों के मारे जाने का निषेय किया है, अर्थात् शुक्र, सारिका, अस्न, चक्रवाक, इंस निन्दमुख, गैरन, गेलात (चमगीदड़) अम्बक पिल्लिक, दक्षि, अनिस्थक मछली, वेदवेयक, गंगा नदी के पुपुत, सक्तुंज,कफत, सयक,पमनसस, सिमल, संदक, ओकिपिख,पलसत, स्वेतकपोत, प्राम कपोत शौर सब चौपाए जो किसी काम में नहीं आते और खाए नहीं जाते । बकरी, मेड़ी और शूकरी जब गाभिन हों वा दृघ देती हों वा जबतक उनके बच्चे छ: महीने के न हों न मारी जायँ, लोगों के खाने के लिए मुर्गीको खिलाकर मोटी न करनी

चाहिए। जीते हुए जानवरों को नहीं जलाना चाहिए। जंगल चाहे असावधानी से अथवा उसमें रहनेवाले जानवरों को मारने के लिए जलाए नहीं जायँगे। तीनों चतुर्मास्यों की पूर्णिमा को, पूर्णिमा के चन्द्रमा का तिष्य नच्चत्र से और पुनेवसु नच्चत्र से योग होने पर चन्द्रमा के चौदहवें और पन्द्रहवें दिन और पूर्णिमा के उपरान्त वाले दिन और साधारणतः प्रत्येक उपोस्थ दिन में किसी को मछली मारनी वा बेचनी नहीं चाहिए। प्रत्येक पच्च की अष्टमी, चतुर्दशी, अमावस्या और पूर्णिमा को और तिष्य, पुनेवसु और तीनों चतुर्मास्यों की पूर्णिमा के दूसरे दिन किसी को साँड, बकरा, भेड़ सूअर वा किसी दूसरे बिधए किए जानवाले जानवरों को बिधया नहीं करना चाहिए।

तिष्य पुर्नवसु श्रीर चतुर्मास्यों की पूर्णिमाश्रों को श्रीर चातुर्मास्यों की पूर्णिमाश्रों के दूसरे दिन घोड़े वा बैल को नहीं दाग़ना चाहिए। श्रपने राज्याभिषेक के २६वें वर्ष में मैंने २६ बन्दियों को छोड़ दिया है।

### स्चना ६—

देवतात्रों का प्रिय राजा पियदसी इस प्रकार बोला। अपने राज्याभिषेक के १२ वर्ष पर मैंने अपनी प्रजा के लाभ और सुख के लिए (पहले-पहल) सूचनाएँ खुदवाईं। मैं यह सममकर प्रसन्न हूँ कि वे लोग इससे लाभ उठावेंगे, और धर्म में अनेक प्रकार से उन्नति करेंगे, और इस भांति ये सूचनाएँ लोगों के लाभ सुख का कारण होंगी। मैंने वे उपाय किय हैं, जिनसे मेरी प्रजा के—जो मुक्त से दूर और मेरे निकट रहती हैं—और मेरे सम्बन्धियों के भी सुख की उन्नति अवस्य होगी। इसी कारण मैं अपने सब कर्मचारियों पर देख-भाल रखता हूँ, सब पंथ के लोग मुक्त से अनेक प्रकार के दान पाते हैं। परन्तु मैं उनके धर्म-परिवर्तन को सबसे अधिक आवश्यक समक्तता हूँ। मैंने यह सूचना अपने राज्याभिषेक के २६ वर्ष उपरान्त खुदवाई है।

#### स्चना ७—

देवतात्रों का प्रिय राजा पियइसी इस प्रकार बोला—प्राचीन समय में जो राजा लोग राज्य करते थे, वे चाहते थे, मनुष्य धर्म में उन्नित करें। परन्तु उनकी इच्छानुसार मनुष्यों ने धर्म में उन्नित नहीं की। तब देवतात्रों का प्रिय राजा पियदसी इस प्रकार बोला—मैंने सोचा, प्राचीन समय के राजा लोग यह चाहते थे कि मनुष्य धर्म में उन्नित करें। परन्तु उनकी इच्छानुसार मनुष्यों ने उन्नित नहीं की, अतः में किस प्रकार उन्हें सत्य पथ पर ला सकता हूँ। तब देवतात्रों का प्रिय राजा पियदसी इस प्रकार बोला—मैंने धर्म-सम्बन्धी उपदेशों को प्रकाशित करने और धार्मिक शिद्या देने का निश्चय किया, जिसमें मनुष्य इनको सुनकर सत्य पथ को प्रहण करें, और उन्नित करें।

# सूचना ८—

मैंने धार्मिक शिचाओं को प्रकाशित किया है, और धर्म के

विषय में अनेक उपदेश दिये हैं, जिसमें धर्म की शीब उन्नति हो। मैंने लोगों के लिए बहुत-से कर्मचारी नियत किये हैं, उनमें से प्रत्येक प्रजा की श्रोर अपना धर्म करने में लगा हुआ है, जिसमें चे शिचा का प्रचार और भलाई की उन्नति करें। इसलिए मैंने हजारों मनुष्यों पर रज्जुक लोगों को नियत किया है। और यह आज्ञा दी है कि वे धर्मयुतों को शिचा दें। देवतात्रों का प्रिय राजा पियदसी इस प्रकार बोला-केवल इसी बात के लिए मैंने लाटों पर धर्म-सम्बन्धी लेख खुद्वाये हैं, धर्म-महामात्रों को नियत किया है, और दूर-दूर तक धर्मीपदेशों का प्रचार किया है। बड़ी सड़कों पर मैंने नये अप्रोध के बृक्त लगवाये हैं, जिससे वे मनुष्यों और पशुत्रों को छाया दें। मैंने आम के बग़ीचे लगवाए हैं, आधे-आधे कोस पर कुएँ खुदवाये हैं, और अनेक स्थानों पर मनुष्यों और पशुक्रों के सुख के लिए धर्मशालाय बनवाई हैं। मेरे लिये यथार्थ प्रसन्नता की बात यह है कि पहले के राजा लोगों ने तथा मैंन अनेक अच्छे कार्यों से लोगों के सुख का प्रवन्ध किया है, किन्तु मैं लोगों को धर्म के पथ पर चलाने के एकमात्र उद्देश्य से अपने सब कार्य करता हूँ। मैंने धर्म महामात्रों को नियत किया है, जिसमें वे सब प्रकार से धर्म के कार्य में यत्न करें. ऋौर सब पंध के लोगों में, सन्यासियों और गृहस्थों में यत्न करें । पुजारियों, बाह्यसों, सन्यासियों, निर्घन्यों और भिन्न-भिन्न पन्थ के लोगों के हित का ध्यान भी मेरे हृदय में रहा है, और उन सब लोगों में मेरे कर्मचारी कार्य कर रहे हैं। महामात्र लोग अपने अपने समाज

में कार्य करते हैं, ये तथा अन्य कर्मचारी मेरे इथियार हैं, और वे मेरे तथा रानियों के दान को बॉटते हैं, मेरे महल में वे अपने-अपने कमरों में अनेक प्रकार से कार्य करते हैं। मैं यह भी जानता हूँ, वे यहाँ तथा प्रान्तों में मेरे लड़कों के और विशेषतः राजक्रमारों के दान को धर्म-कार्यों के साधन और धर्म को चढ़ाने के लिए बॉटते हैं। इस प्रकार संसार में धर्म-कार्म अधिक होते हैं. और धमें के साधन द्या, दान, सत्य, पिधतता, उपकार धौर भलाई की उन्नति होती है। भलाई के अनेक कार्य, जिन्हें मैं करता हैं, उदाहरण की भांति हैं। उनको देखकर सम्बन्धियों और गुरुओं की व्याज्ञा-पालन में, वृद्धों के लिए दया-भाव रखने में, ब्राह्मणों और श्रामनों का सत्कार करने में, रारीब दुखियों, नौकरों श्रीर ग्रवामों का आदर करने में, लोगों ने उन्नति की है, और करेंगे। मनुष्यों में धर्म की उन्नति हो प्रकार से हो सकती है। स्थिर तिथमों द्वारा और उन लोगों के धर्म के विचारों को उत्तेजित करने के द्वारा । इन दोनों मार्गों में कठोर नियमों का रखना ठीक नहीं है, केवल हृद्य के उत्तेजित करने ही का सबसे अच्छा प्रभाव होता है। हद नियम मेरी आज्ञाएँ हैं, यथा मैं विशेष पशुत्रों के वध का निषंध करूँ, और कोई धार्मिक नियम बनाऊँ, जैसा मैंने किया भी है। परन्तु केवल हृत्य के विचारों के परिवर्तन से ही जीवों के ऊपर दया और प्राणियों को वध न करने से विचार में धर्म की सच्ची उन्नति होती है। इसी उद्देश्य से मैंने यह लेख प्रकाशित किया है कि वह मेरे पुत्रों और पौत्रों के समय तक

स्थिर रहे, जिसमें वे मेरी शिक्षाश्रों के श्रानुसार चलें। क्योंकि इस पथ पर चलने से मनुष्य यहाँ तथा परलोक, दोनों में सुख प्राप्त करता है। मैंने यह सूचना श्रापने राज्याभिषेक के २७ वें वर्ष में सुद्वाई है। जहाँ कहीं यह सूचना पत्थर की लाटों पर है, वहाँ वह बहुत समय तक स्थिर रहे।

यह सूचना बहुत समय तक स्थिर रही हैं, और उसके उपरान्त के दो हज़ार वर्षों में मनुष्य जाति ने दया, दान, सत्य, पित्रता, उपकार और भलाई की उन्नति करने से बढ़कर इस संसार ने कोई धर्म नहीं पाया है।

## · अशोक का धर्म-कार्य

श्रशोक का धर्म कुछ ऐसा निराला और अद्भुत था, जिसे हम पृथ्वी-भर में श्रलीकिक मान सकते हैं। रोमन-मन्नाट् कन्सटैएटा-इनन और औरंगजेब ने भी धर्म-प्रचार में नाम पाया, परन्तु श्रशोक का तो व्यक्तित्व ही श्रीर था। उस समय तक भी बौद्ध-धर्म श्रार्य-धर्म का एक सम्प्रदाय-मात्र था, जो धीरे-धीर यहाँ, उन की हिंसाओं तथा उनके कर्ताओं की प्रवल सक्ता का विरोध कर रहा था। श्रशोक ने इस साधारण सम्प्रदाय को जगमान्य बना दिया। श्राज चीन, जापान, लक्का, श्याम, बर्मा, तिव्वत श्रादि देशों में पचासों करोड़ बौद्ध हैं, यह सब बुद्ध का प्रभाव है। यवनों से शासित यूरोप और ध्यान्सिका में भी श्रशोक ने बौद्ध-धर्म का प्रभाव बड़ी शान्ति से कराया, यद्यपि वे स्वयं जीवन के श्रन्त

तक राज-कार्यं करते रहे, परन्तु वे समय-समय पर साध्वेश धारण करते और भित्ता भी माँग लिया करते थे। उनकी प्रश-स्तियाँ बताती हैं कि वे धर्मोपदेशक भी थे। अशोक अपने सम्राद होने के २० वर्ष बाद अपने गुरु उपगुप्त के साथ तीर्थाटन को निकते थे। उनके साथ २० इजार शिष्य थे। इस यात्रा में जहाँ-जहाँ चक्रवर्ती ने मुकाम किया, वहाँ ध्वज स्तम्भ और शिलालेखों की स्थापना की । इस यात्रा में यह महान सम्राट पाटलिपुत्र से उस प्रदेश से होते हुए जो अब मुजफ्करपुर और चम्पारन जिले में हैं. हिमालय के पास पहुँचे। फिर वह लिम्बनी वन में पहुँचे। जहाँ बुद्ध ने जल पिया था, वहाँ भी अशोक ने एक धातु-स्तम्भ निर्माण किया, श्रौर वह गाँव उसी के लिए जागीर में दे दिया। किर वे कपिलवस्तु आये, जो वस्ती जिले के पिपरावा गाँव के निकट ही कहीं था। यह बुद्ध के पिताकी राजधानी थी। फिर वह सारनाथ, श्रावस्तां आये, और स्तूप बनवाये। और १० लाख निष्क दान में दिये। फिर गया श्रीर कुसीनगर श्राये। इन सभी स्थलों पर अशोक ने स्तम्भ स्थापित किये।

श्रशोक ने श्रपने पुत्र श्रीर पुत्रियों को दूर देश लंका में धर्म-प्रचारार्थ भेजा, श्रीर श्रन्य विद्वानों को देश-देशान्तरों में। उन्होंने बड़े-बड़े दान किये। उन्होंने श्रीषधालय, जलाशय स्थापित किये। पशु-चिकित्सालय खोला, जीविहिंसा धीरे-धीरे उन्होंने बन्द की। श्रन्त में सर्वथा बन्द होगई। श्रशोक ने श्रपने धर्म-सिद्धान्तों श्रीर श्रादेशों के पालनार्थ एक सरकारी महकमा बना लिया था।

#### शासन

अशोक पूर्णाधिकार प्राप्त सम्राट् थे। सर्वोत्तम अधिकारियों को नियुक्त करना, सेना संगठित करना, युद्ध और सिन्ध करना, प्रजा से कर प्रह्मा करना, न्याय करना, कोष का व्यय करना, नियम-विधान बनाना आदि से वह पूर्ण स्वच्छन्द थे। खेद ई, अशोक के मन्त्रियों के नाम नहीं मिलते, परन्तु अपने राजकार्यों का उसने छठे शिला-लेख में उल्लेख किया है।

### सेना

अशोक की सेना में द० हजार सवार, ६ लाख पैदल, द हजार रथ श्रीर ६ हजार हाथी थे। प्रत्येक रथ में चार या दो घोड़े जुड़ते थे। चार घोड़ेवाले रथ पर दो सारथी, दो धनुर्धारी और दो ढाल- चर्दार होते थे। प्रत्येक हाथी पर महावत के सिवा तीन धनुर्धर रहते थे। इस प्रकार नीकर-चाकरों को छोड़कर इस सेना में सात लाख के लगभग मनुष्य थे। नीकर-चाकर, साईस, बाजेवाले श्राहि सब मिलाकर यह संख्या दा। नास्न तक पहुँच जाती है। प्रधान शक्त वार्ण था, पैदलों के पास तलवारें भी थीं। पर वे प्रायः तीर- धनुष रखते थे। यूनानियों ने लिखा है कि इन लोहे के तीरों से कवच भी रहा नहीं कर सकता। सवारों के पास भाले होते थे।

यह सेना २० सदस्यों की समिति के अधीन थी। उस धर्म-समिति के अधीन ४-४ सदस्यों की ६ उप-समितियाँ थीं, जिनमें एक नाविक सेना की उपसमिति थी। दूसरी बारशरदारी, रसद त्रादि का काम करती थी। साईस, बाजेवाल, घसियारे, कारीगर, मजूर—सब इसी के त्राधीन थे। तीसरी उपसमिति पैदल, चौथी सवारों, पाँचवीं रथों और छठी हाथियों के विभाग का निरीक्तण करती थी।

### राज्य-प्रबन्ध

प्रत्येक १० गाँवों के मध्य गाँव में एक कम्बा और एक गढ़ी होती थी। २०० गाँवों के बीच एक शहर और किला होता था। इसे खारवाटिक कहते थे। ४०० गाँवों के बीच एक नगर होता था, जिसे द्रौणमुख कहते थे। २०० गाँवों के बीच एक स्थानीय होता था। इसके बाद बढ़े-बढ़े नगरों की बारी आती थी।

## पुलिस

इसका काम श्रपराधियों का पता लगाना श्रौर उन्हें न्याया-धीश के सामने लाना था। इसका यह भी काम था कि राज्य-कर्मचारियों को लोकमत की सूचना दे। वह श्राजकल के सीकेट सर्विस के तौर पर थी। श्रशोक ने इनके लिए पुलिसादि श्रौर पतिबद का प्रयोग किया है। एक विभाग धर्म-निरीक्षण था जो धर्म-प्रचार का प्रबन्ध करता था। गुप्तचरों का काम बढ़ा जान-जोखिम का था।

#### न्याय

क़ानून चहुत कठोर थे। भूठी गवाही देने, राजा की सवारी के सम्मुख आने, पवित्र वृत्तों को काटने, टैक्स म देने की सजा है मृत्यु थी, मार-पीटकर इक्कबाल कराने का भी रिवाज था।

सामान्य अपराधों का विचार ग्राम्य-पंचायतें करती थीं । पेशे की पंचायतें पृथक् थीं, जो पेशे-सम्बन्धी पंचायतें किया करती थीं। इनके ऊपर दो न्यायालय थे, जो केन्द्रों में होते थे। इनमें तीन तो श्रुति,स्मृति-ज्ञाता परिडत और तीन स्थानीय श्राचार-विचार के ज्ञाता होते थे। नीचे के न्यायालयों में इक्तरारनामा, ऋण, चोरी,खेती के भगहे, मारपीट, घरेल् भंभट आदि होते थे। बड़े न्यायालयों में ब्यापार, शिल्प, छल, विद्रोह, दकैती, व्यभिचार और खून के अभियोग जाते थे। ये श्रदालतें प्राणदण्ड दे सकती थीं। श्रकाल के प्रबन्ध भी इन्हीं के सुपुर्दथे। राज-सभामें एक क्रानून का प्रकारह विद्वान् होता था, इसे प्राङ्विवाक कहते थे। नहरों का पृथक् विभाग था। सूमि की ठीक नपाई होती थी। पानी का कर पृथक् था। अकाल में सरकारी अन्नागारों से प्रजा को अन बाँटा जाता था, श्रमली कसल के लिए बीज दिया जाता था, तथा मज-दूरी के लिए नये-नय काम खोते जाते ये और यथासम्भव सुकाल स्थल में लोग भेज दियं जातं थे।

## जल-स्थल-मार्ग

एक बड़ी सड़क पाटलीपुत्र से अफ़राानिस्तान तक गई थी।
यही अब सड़क आजम या प्रॉड ट्रंक रोड कहाती है। सड़कों के
दोनों और वृत्त लगे रहते थे। विश्राम-भवन भी थे। आध-आध
कोस पर पत्थर गड़े थे, जिनकी रख़वाली और मरम्मत होती
रहती थी। जिस गाँव के मजदुर इन मरम्मतों को करते थे, उन्हें
कर नहीं देना पड़ता था। तंग-से-तग गली की चौड़ाई १ गज होती

थी। बड़ी सड़कें ३२ फुट और राजमर्ग ६४ फुट चौड़े होते थे। घोड़े, हाथी, पालकी, रथ और बैलगाड़ियाँ चलती थीं। व्यापार का माल बैलगाड़ियों, ऊँटों, गधों और मनुष्यों पर लदता था। जल-मार्ग का प्रबन्धक एक स्वतन्त्र विभाग था। यात्रियों को नियत मूल्य पर समय पर नाव मिल जाती थी। मार्ग में चोरों ओर डकेतों से उनकी रचा की जाती थी। पुल लकड़ी, ईंट, पत्थर के होते थे, जो इन्हीं के निरचण में थे। सरकारी घाट और मछुओं के घाट पृथक्-पृथक् थे। मछली का व्यापार भी इसी विभाग के अधीन था।

#### खजाना

राज्य की खास श्रामद्नी भूमि कर से थी। सम्राट् पैदावार का पाँचमाँश लेता था। मालगुजारी की दृष्टि से गाँव ४ कज्ञाश्रों में विभक्त थे। एक, जो राज्य-कर से मुक्त थे। दूसरे वे, जो नियत संख्या में सिपाही दिया करते थे। तीसरे वे, जो श्रन्न, रुई, पशु या द्रव्य देते थे, चौथे दूध-दही देते थे, पाँचवें मुक्त मजूर या बना हुआ माल देते थे।

प्रत्येक गाँव के गोप ( मुखिया ) के पास बही होती थी, उस में प्रत्येक गृह का नाम, जाति, सम्पत्ति और आमद लिखी रहती थी। लगान भी लिखा रहता था। गोप इस लगान को तहसील केन्द्र के अध्यत्त के पास भेज देता था। इस प्रकार वह राजकोष तक पहुँचता था। गाँवों की तरह नगर में भी एक कर्मचारी होता था, जो नागरिक कहाता था। नगरों की प्रधान आय जकात था चूंगी से होती थी। बाहर से आये माल पर २० प्रतिशत चुंगी लगती थी। जो वस्तु जहाँ बनती थी, वहीं बिकती थी। बाहर की वस्तुएँ नगर के बाहर नहीं बिक सकती थीं। फाटक से घुसते ही बाजार शुरू होता था। वहीं सब चीजें बिकती थीं। बिके माल पर चुंगी लगती थी। शस्त्र, अन्न, पशु और सवारियों पर चुंगी नहीं लगती थी। इसलिए ये नगर के बाहर भी बिक सकते थे। धर्म के लिए, राजा की भेंट के लिए, विवाह-कार्य या गर्भवती के लिए जो चीज जाती थी, उसपर चुंगी नहीं लगती थी।

खास अवसरों पर राज्य कर्ज लेता था। शराबखाने और जुत्रा-घरों से भी आय थी।

## नागरिक-शासन

पाटलीपुत्र के नागरिक शासन (म्यूनिसेपल एडिमिनिस्ट्रेशन) का विस्तृत वर्णन मिलता है। तीस सदस्यों की सभा नगर का शासन करती थी, जो ४-४ सभ्यों की ६ उपसभाद्यों में विभक्त थी। पहली उपसभा मजदूरों श्रीर श्रमजीवियों का काम देखती थी। बाजार की वस्तु शुद्ध श्रीर भाव ठीक है, यह देखना भी इसी का काम था। दूसरी उपसभा विदेशियों का निरीक्तण करती थी, जो विदेशी नगर में श्राता उसपर कड़ी दृष्टि रखती थी। वह कहाँ से श्राया, क्यों श्राया, कहाँ जाता है, क्यों जाता है, ये सब बातें ध्यान से देखी जाती थीं। यदि कोई विदेशी मर जाता, तो उसकी सम्पत्ति एकत्र करके उसके उत्तराधिकारियों को भेज दी जाती थी। तीसरी सभा जनता की मृत्यु-उत्पत्ति का खाता रखती थी। चौथी

व्यापार का निरीक्तण करती थी। पाँचवीं तैयार माल जैसे कपड़ा, गहना आदि का निरीक्तण और छटी चुंगी वसूल करती थी।

#### ग्राम-शासन

ग्राम-शासन ग्राम-पंचायतों के श्राधीन था, जिन्हें बड़े श्रधि-कार थे। स्थानीय पुलिस, छोटे-छोटे श्रमियोगों का न्याय, श्रास-पास की सड़क सुधारना उसी का काम था। इन पंचायतों के सदस्यों का चुनाव गाँव के गृहस्थ करते थे।

## अशोक के समय में प्रजा की दशा

यह बात पीछे बता दी गई है कि मौर्य साम्राज्यःकाल में प्रजा की दशा कैसी थी। ब्राह्मणों के यज्ञाडम्बर ने कितनी कुचाल प्रह्मण की थी। सामाजिक नियन्ता और कर्मकाण्ड की प्रधानता थी। जहाँ ब्राह्मण-चित्रय इस कर्मकाण्ड के पारवण्ड में फॅसे थे, वहाँ सामान्य प्रजा में मांति-भांति के अन्ध-विश्वास फैले हुए थे, और इन अन्ध-विश्वासों के मूल स्तंभ तत्कालीन कुपढ़ ब्राह्मण थे, जो अपने जाति-गर्व के कारण कोई उद्योग तो कर ही न सकते थे, योग्य भी न थे, अतः धूतेता, पाखण्ड और ठगविद्या से प्रजा की मूढ़ता बढ़ा रहे थे। बौद्ध-प्रन्थों में इन ब्राह्मणों का बढ़ा स्पष्ट वर्णन मिलता है। वहाँ इन्हें पूरा लोभी और पाखण्डी बताया गया है। उन प्रन्थों में ऐसे कामों की सूची भी दी गई है, जो ये ब्राह्मण लोग किया करते थे। उनमें से कुछ ये हैं—सामुद्रिक, फलित ज्योतिष, स्पष्ट विचार, चूहों के काटे हुए कपड़ों से भविष्य-फल

निकालना, भूत-प्रेत निकालना, सर्प के मन्त्र पढ़ना, पशु-पित्तयों को मन्त्र पढ़कर वश में करना, किसी कन्या के ऊपर भूत-प्रेत देव-देवता त्रा गया हो, तो उसे उतारना, उससे बात करना, मन्त्र-तन्त्र का जप, मन्त्र द्वारा किसी को नप्सक बना देना, किसी को पुत्र की प्राप्ति कराना, श्री की पूजा करना और हवन करना। हवन में प्रायः पशुत्रों के माँस की त्राहुतियाँ देना और बचे हुए माँस को खा जाना।

बौद्ध-प्रन्थों में उन देवतात्रों के नाम भी दिए हुये हैं, जिनकी उस समय अधिक पूजा होती थी। इनमें प्रधान वेन्दु (विष्णु) सक्त (शक्त-इन्द्र) प्रजाहति (ब्रह्मा) सामवरुण सूर्य थे, और भी देवी-देवता थे। जो नवीन थे। वैदिक देवता मित्र, पूषण वसएड, मरुत, आश्विन, सावित्री आदि का प्रचार कम हो गया था। वायु की प्रतिष्ठा कम हो गई थी, अग्नि पूजा फगड़े की जड़ थी। अभिप्राय यह है कि उस समय में वैदिक-धर्म के नाम पर जनता में बहुत-से पाखएड और अन्ध-विश्वास थे।

जैन त्रौर बौद्ध लोग हिंसा का सर्वथा त्याग किये हुए थे। बौद्ध-धर्म राष्ट्र-धर्म हो गया थां।

इसी काल में बौद्धों ने बुद्ध के दाँत, हड्डी और उसकी स्पर्श की हुई प्रत्येक वस्तु पर मठ, स्तूप, स्तम्भ आदि बनाए। धीरे-धीरे बुद्ध की मूर्ति भी बनने लगी, और उसकी पूजा होने लगी, जिसका प्रभाव आगे पौराणिक जनता पर पड़ा। और उसने शिव, विष्णु आदि की मूर्तियाँ बनाकर पूजनी शुरू कर दीं। लोग सरल ज्ञान की ऋपेत्ता हठयोग की भूठी-सच्ची सिद्धियों के पीछे पड़ गये थे। भिन्न-भिन्न प्रकार से शरीर को कष्टदेकर रहना तप कहाता था। शरीर पर से बालों को नोंच डालना, सदा खड़े रहना, एड़ियों के बल बैठना, या चलना, काँटों पर सोना, शरीर पर धूल मले रहना, ये बातें महत्वपूर्ण मानो जाने लगी थीं।

साधुत्रों की प्रतिष्ठा बढ़ गई थी—विशेष कर बौद्ध श्रमणों की। सिकन्दर के जीवन में ऐसी कुछ बातों का उल्लेख है, जो प्लूटार्क ने लिखी हैं—

"यह साधु सिकन्दर को बड़े दु:खद प्रतीत दूप, क्योंकि यह भारतीयों को लड़ने के लिये भड़काते थे, श्रौर जो नरेश सिकन्दर का साथ देते थे, उनका नाम कलङ्कित कर देते थे, इसीलिये सिकन्दर ने बहुतों को मरवा डाला। जो हो, इनकी यह देश-हितैषिता सबेथा प्रशंसनीय थी।

भारत से लौटते समय सिकदर ने दस दार्शनिकों को जिन्होंने उसको इस प्रकार की कई आपत्तियाँ पहुँचाई थीं, पकड़वा मँग-वाया, उसने उनसे बड़े कठिन-कठिन प्रश्न पूछे—और उनमें जो सब से बूढ़ा था, उसको पंच बना दिया। उसने यह भी कह दिया कि जो सब से पहले राजत उत्तर देगा, वह सब से पहले मारा जायगा, और उसके पीछे और सब मार डाले जायंगे।

उसने पहले से पूछा—"जीवितों की संख्या ऋधिक है या मृतों की।" उसने उत्तर दिया—"जीवितों की, क्योंकि मृतोंका तो ऋस्तित्व ही जाता रहता है।" दूसरे से पूछा गया— "सब से बड़े जीव पृथ्वी पर होते हैं या समुद्र में ?" उसने कहा— "पृथ्वी पर, क्योंकि समुद्र पृथ्वी का एक दुकड़ा है।"

तीसरे से पूछा गया—''सब से धूर्त कौन-सा जीव है ?''

उसने कहा—"वह, जिसको मनुष्य श्रभी नहीं जानता।" (संभवतः उसका तात्पर्य यह था कि मनुष्य सब से धूर्त है, पर उसे श्रात्मज्ञान नहीं है)।

चौथे से पूछा गया—"तुमने सबास को विद्रोंह करने पर क्यों उद्यत किया ?" उसने उत्तर दिया—"मैं चाहता था कि या तों वह मान के साथ जिये, या कायरों की भाँति मर जाय।"

पाँचवे से पूछा गया—"दिन बड़ा है या रात। (अर्थात पहले दिन उत्पन्न हुआ या रात?" उसने कहा—''रात से दिन एक दिन बड़ा है।" सिकन्दर को इस पर कुछ आश्चर्य करते देखकर उस ने कहा—''गृढ़ प्रश्नों के उत्तर भी गृढ़ ही होने चाहिएं।"

छठे से पूछा गया—"मनुष्य क्या उपाय करे कि लोग उसे प्यार करें?" उसने कहा—"यदि तुम्हारे पास अधिकार है तो ऐसा मत करों कि लोग तुमसे डरें।"

सातवें से पूछा गया—संसार में सबसे पावेत्र वस्तु क्या है ? उसने कहा—वह हृद्य, जो लेन-देन में साफ है।

त्र्याठवें से पूछा गया—''जीवन प्रबल है या मृत्यु ?'' उसने कहा—'जीवन, क्योंकि वह इतने कष्टों को सहता है।''

नवें से पूछा गया-"मनुष्य को कब तक जीना चाहिए।"

उसने कहा—''जब तक वह जीने को मरने से अच्छा न समभने लगे।"

फिर दसवें से पूछा गया—"इन्होंने कैसे-कैसे उत्तर दिए हैं ?"

उसने कहा—"सबने एक-एक से बढ़ कर ग़लत उत्तर दिए।" सिकन्दर ने कहा—" तो सब से पहले तुम मरोगं?"

उसने कहा—"नहीं ! हाँ, तुम ऋपना बचन तोड़ना चाहो, तो दूसरी बात है, क्योंकि तुमने कहा था कि जो सब से रालत उत्तर देंगा, वह सब से पहले मरेगा।" सिकन्दर ने उनको इनाम देकर विदा कर दिया।

एक दूसरे साधु ने, जिसका नाम यवनों के ऋतुसार कैलेनस था, बड़ी निडरता दिखलाई।सिकन्दर ने उसके पास ऋानेस्किट्स नामक एक व्यक्ति को उसे बुलाने के लिए भेजा। कैलेनस ने उस के साथ रुखाई का बर्ताव किया, ऋौर कहा कि यदि तुम मुक्तसे बात करना चाहते हो, तो नंगे हो जाश्रो, नहीं तो तुमको चाहे देवराज ने भेजा हो, तो भी मैं तुमसे बात न करूँगा। डैंडेमिस-साधु ने सिवा यह पूछने के कि सिकन्दर ने इतनी लम्बी यात्रा क्यों की है ? कोई बात न की।

इन कहानियों से यह पता चलता है कि श्रीर उनमें चाहे जो कुछ दोष-गुण रहे हों, उस समय के साधुश्रों में स्वाभिमान श्रीर स्वदेशाभिमान की मात्रा पर्याप्त थी। जगद्विजयी सिकन्दर ने ऐसे निर्भीक भाषण करना श्रीर उसके भेजे हुए चरों का ऐसा निरादर करना, विशेषतः जब कि वह बहुत-से साधुत्रों को प्राण-दरह दे चुका था, सामान्य बात न थी।

श्रार्य-धर्म के श्रनुसार जो लोग साधु-सन्यासी होते थे, बे प्रायः वन में रहते थे या देशाटन किया करते थे, परन्तु बौद्ध ऋौर जैन-काल में यह प्रथा चल पड़ी कि साधु लोग विहारों या मठों में रहा करें। पहले इन मठों में वर्षा के चार महीनों में ही रहने की प्रथा थी, परन्तु पीछे से कुछ साधु प्रायः बारहों महीने रहने लगे। एक-एक मठ में सहस्रों साधुत्रों के लिए प्रबन्ध रहता था, इतने साधुत्रों के साथ रहने के कारण बहुत-से नियमोपनियम बन गये, साधु-वर्ग का बल और प्रभाव भी बढ़ गया, मठाधीशों का श्रिविकार श्रीर प्रभाव भी बढ़ गया। एक नियत स्थान में रहने के कारण साधुत्रों का जीवन पहले की भांति कष्टमय नहीं रह गया। धीरे-धीरे यह प्रथा इतनी प्रवल होगई कि आर्य-धर्म का पुनरुद्धार करते समय शङ्कराचार्यने भी इसे बौद्ध-धर्मसे लेकर अपने सन्या-सियों के लिए प्रचलित कर दिया। उस समय इससे लाभ भी बहुत था, पर इसी का यह प्रसाद है कि त्र्याज दिन देश में लाखों निकम्मे, त्र्यालसी, स्वाँगी साधु वनकर विषय-भोग कर रहे हैं— 'तपसी धनवन्त, दरिद्र गृही'।

जिस समाज की आर्थिक दशा जितनी ही उन्नत होगी, उतनी ही उसकी आवश्यकताओं का विस्तार होगा। और, उन आव-श्यकताओं को पूरा करने के लिए उतने ही अधिक प्रकार के लोग उसमें पायँगे। बौद्ध-काल में निम्न-लिखित पेशेवालों का भिन्न- भिन्न स्थानों पर उल्लेख मिलता है। फीलवान, रथ हाँकन वाले, तीर चलानेवाले, रसोई बनानेवाले, नाई, स्नानागारों में सेवा करने वाले, हलवाई, माली, धोबी, जुलाहे, डोलची बनाने वाले, कुम्हार, लेखक, मुनीम, सुघार, मिस्त्री, सोनार, लोहार, रास्त्रकार, संगत्रा, चर्मकार, हाथी-दाँत के कारीगर, रंगरेज, जौहरी, मछवाहे, कसाई, शिकारी और बहेलिये, मल्लाह, चित्रकार और मद्य बेचनेवाले यह तालिका बड़ी शिचा-प्रदृद्धे, क्योंकि यह स्पष्ट कह देती है कि उस समय की सभ्यता बहुत बढ़ी-चढ़ी थी। आजकल की सभ्य समाजों में जिन प्रधान पेशों के लोग रहते हैं, प्रायः सभी इसमें हैं।

इन पेशेवालों के दस्तूर आजकल से मिलते-जुलते थे प्रत्येक पेशों की एक पृथक विरादरी या ( उपवर्ण ) होती थी, उसको परा या सेनिय ( श्रेणो ) कहते थे । सेनिय के बाहर का कोई मनुष्य उस वृत्ति को धारण नहीं कर सकता था, पर कभी-कभी सेनिय के सदस्य अन्य वर्णवालों को भी अपना शिष्य बनाकर अपना रोजगार सिखला देते थे । यह सेनियाँ या पंचायतें आपस के बहुत से भगड़े निवटा दिया करती थीं । प्रत्येक सेनिय में एक सरपंच या चौधरी होता था, इस चौधरी को प्रमुख या जेट्ठक (प्रमुख जेट्ठक) कहते थे । इन जेट्ठकों का राज-दरबार में बड़ा आदर होता था । जब नरेश सारी प्रजा को कभी एकत्र करना चाहते, तो वह प्रत्येक सेनिय के जेट्ठक के पास सूचना भेज दिया करते । यदि सेनियों में भगड़ा हो जाता, तो उसका निर्णय महासेट्टि. (महा श्रेष्टी ) अर्थात् राज के प्रधान कोषाध्यज्ञ के यहाँ होता था।

यवन यात्रियों ने लिखा है कि लोग प्रायः हाथियों, घोड़ों, ऊंटों ख्रीर गधों पर सवार होते थे। सम्भव है, उस समय गधे को छूना ख्राजकल की मांति निषिद्ध न समभा जाता रहा हो। इक्के इन दिनों भी चलते थे। हाथी या चार घोड़ों की गाड़ी पर चढ़ना बड़ी प्रतिष्ठा का चिह्न था, यह ख्राजकल की-सी ही बात देख पड़ती है।

लोगों के घर लकड़ी और पत्थर दोनों के बनते थे, पर बड़े-बड़े घरों में भी नीचे का भाग पत्थर का ऋौर ऊपर का प्रायः लकड़ी का होता था। चूने और ईंट से भी बराबर काम लिया जाता था। पत्थर और लकड़ी में कारीगरी भी बहुत दिखलाई जाती थी। साधारण लोगों के घर प्राय; एक मंजिल के होते थे. पर कहीं-कहीं सत्तभूषक प्रासादों (सप्तभूमिक प्रासाद) का भी नाम त्राता है। जब महल सात मंजिल के होते होंगे, तो धनिकों के भी घर तीन-तीन, चार-चार मंजिल के होते ही रहे होंगे। जैसे त्राजकल शहरों में घरों के चारों श्रोर प्रायः उद्यान नहीं होता, वरन वह सीधी सड़क के दोनों श्रोर खड़े रहते हैं, वैसे ही उस समय होता था। सामने एक बड़ा फाटक होता था। भीतर जाकर बड़ा श्राँगन मिलता था, जिसके चारों श्रोर कोठरियाँ होती थीं। यदि इनके ऊपर दूसरी मंजिल न हुई, तो खुली छत होती थी। छत को उपरिपासादतल कहते थे। लकड़ी के घरों में भी खम्भों श्रौर सीढ़ियों के लिए पत्थर से काम लिया जाता था।

ऊपर पेशों की तालिका में स्नानागारों के सेवकों का उल्लेख हुआ है। यह पेशा अब भारत में लु'त हो गया, क्योंकि दिल्ली ऐसे नगरों में मुसलमानी स्नानागारों को छोड़कर अब स्नानागार ही नहीं रहे। परन्तु प्राचीन काल में प्रायः सभी देशों में सार्ब-जनिक स्नानागार होते थे। इनसे सामान्य स्नान के अतिरिक्त शरीर को और भी कई प्रकार के लाभ होते थे।

भारतीय स्नानागार दो प्रकार के होते थे-एक खुले, दूसरे बन्द । खुले स्नानागार तो बड़े-बड़े तालाव थे, जिनके चारों श्रोर सुन्दर पक्के घाट बने रहते थे। ऐसे तालाव तो आजकल भी बहुत हैं, पर बन्द स्नानागारों की प्रथा उठ गई। बन्द स्नानागार ऊँची जगह बनते थे। इनके बनाने में ईंट या पत्थर से काम लिया जाता था। चारों श्रोर बरामदा होता था, जिसमें बाहर की श्रोर जँगला लगा रहता था। भीतर तीन प्रधान कोठरियाँ होती थीं। इनकी दीवारों के नीचे का भाग तो ईंटों का होता था, शेष लकड़ी का। इस लकड़ी को चर्म से ढँककर ऊपर से पलस्तर कर देते थे। पहले कमरे में लोग बस्नादि उतारकर बीच के कमरे में जाते थे। यहाँ दीवारों से लगकर बैठने के स्थान बने होते थे और बीच में श्राग जलती रहती थी। यह गरम वायु सं स्तान था, बोच-बीच में न्हाने वालों पर गरम जल छोड़ा जाता था। जब भली भांति पसीना आ जाता, तब शरीर ख़ब मला जाता था। मलने के पीछे लोग तीसरे कमरे में जाते थे, जहाँ एक कुएड रहता था, इस कुएड के जल में स्नान करके स्तान-क्रिया समाप्त होती थी। आजकल जिस 'टर्किशवाथ' की इतनी धूम है, वह इसका रूपान्तर है। सम्भव है, तुर्कों ने यह भारत से ही सीखा हो।

नगर के चारों ओर, एक दीवार (शहरपनाह) होती थी। इस में चार प्रधान फाटक होते थे। इसके अतिरिक्त चारों कोनों पर चार और फाटक होते थे। पूर्व से पश्चिम तक एक लम्बी सड़क-जिसे राज-मार्ग कहते थे—होती थी, स्रौर उत्तर से द्विण तक एक छोटी सड़क-जिसे महाकल या वामन कहते थे। बीच के चौरास्ते पर राजप्रासाद या नगर की सभा का भवन या ब्राम्य-पंचायत का खुला स्थान होता था। चारों कोनों में यही घरों के समूह होते थे । इनके और दीवार के बीच में जो रास्ता होता था, उसे मंगल-वीथी कहते थे। इसी पर चलकर नगर की प्रदृत्तिणा होती थी। उत्तर फाटक के अधिष्ठाता सेनापति (कार्त्तिकेय), दिन्ताण के इन्द्र, पूर्व के ब्रह्मा और पश्चिम के यम थे। नगर की दीवार से सौ-धनुष की दूरी पर यात्रियों के लिए विश्राम-शालायें होती थीं। इनसे परे श्मसान और श्मसान से परे चाएडालादि के घर होते थे उत्तर-भाग में ब्राह्मणों, शस्त्रकारों, लोहारों ख्रौर बौहरियों के घर थे। वायव्य कोण में बाजार श्रीर श्रीषधालय थे। पूर्व-भाग में चत्रियों और कई प्रकार के कारीगरों तथा खन्न, पुष्प, सुगन्ध श्रादि के व्यापारियों के घर थे। पूर्व की श्रोर शुद्र रहते थे। शेष जनता दिच्छा-भाग में रहती थी।

इस सामान्य वर्णन् के पश्चात् पाटलिपुत्र का कुछ विशेष वर्णन् करना भी रोचक होगा। वह गंगा और हिरएयवाहा (सोन) के संगम पर बसा हुआ था। इसकी लम्बाई लगभग ४॥ कोस और चौड़ाई एक कोस से कुछ कम थी। इसके चारों और एक के पोछे एक तीन खाइयाँ थीं, दीवार में ६४ फाटक और स्थान-स्थान पर ५७० बुर्ज बने हुए थे। दीवार लकड़ी की थी, और उस में भीतर से तीर चलाने के लिए छेद बने हुए थे, बीच में राज-महल था। महल के चारों ओर एक रमणीक उद्यान था, जिसमें फीवारे लगे हुए थे। उसके खम्भों पर सोने के चादर चढ़े हुए थे, और सोन-चाँदी के फूल, पत्ते, पची आदि बन रहे थे। उसमें स्थान-स्थान पर सिंहासन रक्खे थे, और रम्नपूरित स्वर्णपात्रों से सुसज्जित था। मेगास्थिनीज ने उसकी कारीगरी को फारस की कारीगरी से अच्छा लिखा है। कई सौ वर्ष पीछे जब फाहियान चीन से भारत आया, तो उसने इसे देखकर कहा कि यह मनुष्यों की नहीं, प्रत्युत दानवों का काम है। ठीक है, महाभारत में भी मय दानव की कारीगरी की बड़ी प्रशंसा की गई है।

# बौद्ध काल का सामाजिक जीवन

प्राचीन बौद्ध काल की साम्पत्तिक श्रवस्था का वर्णन जातक, सुत्तपिटक, विनय पिटक, कौटिलीय श्रर्थशास्त्र श्रौर यूनानियों के भारत वृतान्तों में पाया जाता है।

जातकों से प्रकट होता है कि प्राचीन बौद्ध काल में जमींदारी प्रथा न थी। किसान अपनी भूमि के सर्वथा स्वामी हुआ करते थे। राजा किसानों से एक बार साल में उपज का दसमाँश ले लेता था। इससे अधिक भूमि पर राजा का अधिकार न था। लावारिस भूमि राजा की गिनी जाती थी। बन भूमि भी राजा की सम्पत्ति थी। विशेष अवसरों और समारोहों पर किसान लोग राजा को मेंट दिया करते थे। राजा के आखेट के लिये भी किसानों को चरागाहें छोड़नी पड़तीं थीं। दसमाँश का निर्णय प्राम-भोजक (गाँव का मुखिया) करता था। यह वर्णन उन गाँवों का है, जो राजाओं के आधीन थे। पर जहाँ प्रजातन्त्र या गनतन्त्र होता था, वहाँ प्रजा से दसमाँश प्राप्त करने का भी कहीं उल्लेख नहीं मिलता है। नैपाल की तराई में जो एक अशोक का स्तम्भ समिन्देई गाँव में मिला है, उसमें इस प्रकार के कुछ करों का भी जिक है,

जो शाक्यों के प्रजातन्त्र में लिया जाता रहा होगा। उस स्तम्भ में 'लुम्बनी प्राम समिन्देई का कर माफ करने का उल्लेख है। इसके सिवा कहीं कोई ऐसा प्रमाण नहीं नजर त्राता कि जिससे शाक्यों, लिच्छि वियों, मह्लों त्रीर कोलियों के प्रजातन्त्रों में किसी भी प्रकार का कर लिए जाने की शंका उत्पन्न हो।

जातकों से पता लगता है कि प्रत्येक प्राम में ३० से लेकर १०० कुटुम्ब तक रहते थे । ये प्राम कई प्रकार के होते थे, जैसे-'जानयत' जो नगरों के निकट हुऋा करते थे । 'प्रात्यन्त' (पच्यन्त) जो सीमात्रों पर होते थे। गावों के चारों त्रोर खेत, जंगल चराह-गाहें होते थे। लोग चराहगाहों में मुक्त पशु चराते थे, मुक्त लकड़ियाँ काट लाते थे। खेतों के कटने पर पशु उनमें चरने को छोड़ दिए जाते थे। खेतों को बोने का समय नियत था। प्राम्य-पंचायतें सींचने के कुए या नहरों की व्यवस्थाएँ किया करती थीं। मुखिया की देख-रेख में पानी यथा नियम सभी को बाँटा जाता था। गाँव के कुल खेत एक घेरे में रहते थे। खेत प्राय: कुटुम्बों की गिनती से बराबर बँटे रहते थे, श्रीर फ़सल भी प्रायः बराबर बँटा करती थी। कोई किसान बिना मुखिया की त्राज्ञा न ऋपना खेत बेच सकता और न गिरवी रख सकता था। पिता के मरने पर बड़ा पुत्र कुटुम्बं का स्वामी बनता था। यदि कुटुम्ब की सम्पत्ति बटती थी, तो सब भाइयों को खेत भी बँट जाते थे। िक्सपों के आभूषण और वस्न उनकी निजू सम्पत्ति गिने जाते थे। लड़िकयाँ माता की सम्पत्ति की अधिकारिणी रहतीं पर खेत में भागीदार

नहीं हो सकती थीं। चरागाह और जंगलों पर सबका समान अधिकार था। पंचायत गृह, अतिथि-शाला, सड़क, बन, बग़ीचे कुऐं इत्यादि पंचायत बनवाती थी। गाँव वाले खूब खाते-पीते थें।

नगरों की संख्या बौद्ध-काल में कम थी। उस काल के १४-२० बड़े-उड़े नगरों के नाम मिलते हैं--

श्रयोध्या, बनारस, चम्पा, कांपिल्य, कौशाँबी, मथुरा; मिथिला राजगृह, सूरत, साकेत, श्रावस्ती, उज्जैन, वैशाली, तत्त्रशिला, पाटलीपुत्र श्रादि ।

ये नगर चारों श्रोर दीवारों से घिरे रहते थे। नगर के चारों श्रोर चार फाटक रहते थे। जिनसे चार श्रोर को चार बड़े-बड़े राज मार्ग जाते थे। नगर में गिलयाँ (वीथी) श्रोर मुहल्ले थे। एक-एक मुहल्ले में एक-एक पेशे के लोग रहते थे। बाजारों में कपड़े, तेल, साग-भाजी, फल-फूल, सोने-चाँदी, के गहने श्रादि सब प्रकार की वस्तुएं बिकती थीं। कौटिलीय श्रर्थशास्त्र में लिखा है कि प्रत्येक नगर में एक पण्यगृह (बाजार) होता था। यह चौकोर होता था, श्रीर पक्का बना होता था।

नगर में एक संस्थाध्यत्त ( ज्यापार और वाणिज्य का मंत्री )
रहता था, जो ज्यापार और ज्यापारियों की देख-भाल रखता था।
माल बेचने वाला जब तक यह साबित न कर सके कि माल चोरी
का नहीं है, तब तक उसे माल बेचने की आज्ञा नहीं मिलती थी।
दूकानदारों के भाव और बाट भी यह मन्त्री जाँचता था। उग को
दंड मिलता था। वहीं मन्त्री निर्फ़ तय करता था। मुनाफा निश्चय

करता था। नगर फाटकों पर चुंगी-घर थे। बाहर से आये हुये माल का न्यौरा वहाँ लिखा जाता था, और उनके माल पर मुहर लगाई जाती थी। चुंगी भिन्न-भिन्न वस्तुओं के लिये भिन्न थी।

नगरों में अनेक उद्यान, बराचि, बावड़ी, तालाब आदि हुआ करते थे। जातकों में 'सत्त भूमक-प्रासाद' (सतमंजिले मकानों) का वर्णन भी आया है। विनयपिटक में स्नानागार (हम्मामों) का उल्लेख है। जहाँ तेल मालिश करने और ठंडे तथा गर्म स्नानों का अच्छा प्रवन्ध था। जुआधर भी नगरों में होते थे। वेश्याओं की सम्भाल के लिये एक अफ्सर रहता था, जो गायिकाध्यक्त कहाता था। नगर में 'शूना' बूचड़खाने भी थे। इसके अध्यक्त शूनाध्यक्त कहाते थे। 'होलिया' शराब पीने के अड्डे भी थे। उन के खुलने बन्द होने के कड़े नियम थे। आवकारी का दारोगा 'सुराध्यक्त कहाता था।

नगर का अध्यत्त 'नागरिक' कहाता था। इसका काम नगर की देख-भाल करना, प्रत्येक घर का आय-व्यय जानना, जन-संख्या जानना, पालतू पशुत्रों की संख्या जानना, सफाई रखना, आदि था।

नगर के अधिकांश घर लकड़ी के ही थे। इसलिए आग लगने का डर रहता था। इसके लिए कई उपाय किये गये थे। नगर में एक भी छप्पर का घर न था। प्रत्येक दस घर के लिए एक कुआँ था। संडक के दोनों और पानी से भरे हुए घड़े रक्खे रहते थे। प्रत्येक गृहस्थ को अपने घर नसेनी, रस्सी, कुल्हाड़ी और चमड़े का थैला रखना पड़ता था। जो आदमी पड़ोस में आग लगने पर बुमाने नहीं जाता था, उसको १२ पण जुर्माना होता था। और, यदि कोई जान-बूभकर आग लगा दे, तो वह जलती आग में डाल दिया जाता था।

श्रार्थिक उन्नित का प्रधान साधन व्यापार है। उस नमय देश-काल के श्रनुसार व्यापार पर्याप्त था। भारत के भिन्न-भिन्न प्रान्तों में श्रापस में तो व्यापार होता ही था, मध्य एशिया श्रौर मिस्र के यवन राज्यों तक के साथ यहाँ की वस्तुश्रों का विनिमय होता था। देश के भीतर माल बैलगाड़ियों पर चलता था, श्रौर देश के बाहर भारतीय जहाजों में।

उस समय का प्रधान सिक्का कर्पापण था। यह तांबे का होता था। सोने के सिक्कों का भी उल्लेख है, परन्तु चाँदी के सिक्के शायद नहीं होते थे। विशेषतः हुँडियों से काम चलता था।

जहाँ धन होता है, वहाँ अपन्यय भी होता है। लोगों को मद्य और खूत का दुर्न्यसन था। शराबखाने राज्य के निरीक्तण में थे। उनमें ऋतु के अनुकूल पुष्प, गन्ध, श्रासन श्रादि रक्खे जाते थे। प्रत्येक शराबखाने में एक सरकारी चर यह देखने के लिए नियुक्त रहता था कि कौन कितना पीता है, और किसके पास कितना धन या आभूषण आदि है। यदि शराब पीने के पश्चात् किसी की चोरी होजाती, तो मद्य बेचने वाले को उसकी चिति पूरी करने के अतिरिक्त जुर्माना भी देना पड़ता था।

प्रामों में जुआ खेलना मना था। नगर में प्रत्येक जुआ खेलने

वालों के स्थान के लिए सरकार को कर देना पड़ता था, श्रौर जीत के धन में से ४) सैकड़ा सरकार का होता था। प्रत्येक जुझा-ख़ाने में एक सरकारी कर्मचारी इस बात की जॉंच के लिए रहता था कि पासे ठीक हैं, खेल ईमानदारी से होता है, श्रौर सरकारी कर पूरा-पूरा दिया जाता है।

बौद्ध-काल, विशेषतः अशोक का समय, दो समयों के बीच में पड़ा था। एक ओर तो वह समय था, जिसको वैदिक काल कहते हैं। दूसरी ओर वह समय था, जिसमें संस्कृत-भाषा का प्राधान्य था। जैसा कि सभी विद्वान जानते हैं, यह भाषा वैदिक भाषा से कई बातों में भिन्न है। इसिलए इसको संस्कृत ( संस्कार की हुई, शोधी हुई) कहते हैं। इसी द्वितीय समय में मुख्य-मुख्य काव्य-प्रन्थ, पुराण, स्मृति और नीति-प्रंथ रचे गय। इन धार्मिक और अर्ध-धार्मिक प्रंथों के सिद्धान्त प्राचीन काल से चले आते रहे हों, पर माषा नवीन हैं।

इन दोनों के बीच में बौद्ध-काल पड़ा, इस काल में न तो वैदिक भाषा से काम लिया जाता था, न संस्कृत से। वैदिक भाषा कठिन और दुर्बोध होने के कारण छोड़ दी गई थी। संस्कृत की अभी उत्पत्ति हुई ही न थी। इस समय पाली से काम लेते थे।

पाली वस्तुतः किसी एक देश की भाषा न थी। मौर्य-साम्राज्य के उदय के पहले कौशल राज्य का बल बहुत बढ़ा हुआ था। उस के अन्तर्गत वर्तमान संयुक्त-प्रान्त, बिहार और नैपाल का बहुत-

सा श्रंश था। इसलिए जो भाषा इसके कर्मचारियों, व्यापारियों आदि द्वारा बोली'जाती थी, वह और प्रान्तीय भाषात्रों में प्रधान हो गई। यों तो ये सभी भाषायें एक-दूसरे से मिलती-जुलती थीं। यही कौशल की भाषा पाली का मूल हुई। बहुत-से विद्वानों की सम्मति है कि इसका संस्कृत अर्थात् विशुद्ध रूप वह था, जो श्रवन्ती में बोला जाता था। श्रवन्ती-विद्या का केन्द्र था, इसीलिए वहाँ भाषा मार्जित हो गई। पीछे जब मगध-साम्राज्य का केन्द्र हुआ, तो इस भाषा पर मगध की बोली का रंग चढ़ा। अतः पाली कौशल, अवन्ती और मगध की बोलियों की एक प्रकार की खिचड़ी थी। इसलिए यह प्रायः सारे देश में सुगमता से समभी जाती थी। राजकार्य में भी इसीलिए इससे काम लिया जाता था। बुद्ध श्रौर महाबीर-ऐसं उपदेष्टा भी इसीसे काम लेते थे। परन्तु पाली का रूप सदैव एक-सा न रहा। पहले-पहल तो शुद्ध पाली प्रच-लित थी, पीछे से शिला-लेखों और राजपत्रों तथा धर्म-प्रन्थों में उसके शब्दों के मार्जित रूप दिये जाने लगे। लेखकों ने यह प्रयत्न करना त्रारंभ किया कि जहाँतक हो सके, ऐसे शब्द लिखे जायँ, जो लेखक की विद्वता प्रकाशित करें। अशोक के समय में यह प्रवृत्ति बहुंत बढ़ गई; यह बात उनके शिला-लेखों से स्पष्ट है। परियाम यह हुआ कि पाली का रूप धीरे-धीरे संस्कृत से मिलने लगा, यहाँतक कि उसका स्थान सर्वत्र संस्कृत ने ले लिया।

यह तो लेखों की भाषा हुई, बोल-चाल की भाषा के लिए कोई पुष्ट प्रमाण नहीं मिलता, पर जब विद्वानों की ऐसी प्रवृत्ति थी, तो शिचित लोग और उनकी देखा-देखी और लोग, विशेषतः पाटिल-पुत्र, अवन्ति, काशी, श्रावस्ती, तक्तशिला आदि प्रधान नगरां के निवासी भी अपने बोल-चाल में यथाशक्य संस्कृत का पुट देने का प्रयत्न करते रहे होंगे।

लिपियाँ भी कई प्रचलित थीं, पर अशोक के समय में प्रधान लिपि वही थी, जिसे बाह्यो लिपि कहते हैं। इसी लिपि से आवश्यक और क्रमागत परिवर्तनों के पीछे हमारी वर्तमान देव-नागरी लिपि निकली है। बहुधा विद्वानों की यह सम्मित है कि लिखने की विद्या आयों ने स्वयं आविष्कृत न करके इराक या शाम के निवासियों से सीखी था। अन्तरों के साम्य आदि को देखकर उनका यह अनुमान है कि पहिले पहिल बुद्ध से सौ-दो सौ वर्ष पूर्व भारतीय व्यापारी इस उपयोगी विद्या को उस देशों से सीख श्राए फिर धीरे-धीरे उसका प्रचार सारे देश में हो गया। श्रशोक कं समय तक इसका इतना प्रचार हो गया था कि स्त्रियाँ तक लिखना जानती थीं, यद्यपि लिखने से इतना कम काम लिया जाता था कि मेगास्थिनीज ने लिखा है कि ये लोग लिखना नहीं जानते। जो कुछ हो, अशोक के समय तक प्राचीन लिपि में भारतीय वर्ण माला के अनुसार बहुत कुछ परिवर्तन हो गया था, और स्वरों की ह्रस्व, दीर्घ मात्रात्रों के चिह्न प्रकट करने को भी निकाल लिए गए थे, जिनका पहले अभाव था।

यह सब था,परन्तु लिखने से बहुत काम नहीं लिया जाता था। राजकार्य तो बिना लिखने के चल नहीं सकता था। व्यापारियों को भी अपना बहुतसा व्यापार-व्यवहार लेखबद्ध करना पड़ता था। चिट्ठी-पत्री की भी प्रथा थी,पर पुस्तकें बहुत कम लिखी जाती थीं। क्या वैदिक धर्मावलंबी, क्या बौद्ध, क्या जैन, सभी धर्म-पुस्तकों को कंठस्थ रखना ही अच्छा समभते थे। इससे संभव है, एक लाभ यह रहा हो कि पुस्तकें अनिधकारियों के हाथों में जाने से बच जाती हैं, कुछ यह बात रही होगी कि प्राचीनकाल से यही दस्तूर चला आता था, जैसे आज कल छापा हो जाने पर भी हाथ की लिखी पुस्तकें श्रेष्ठ समभी जाती हैं, प्रत्युत अबभी विद्यार्थी उनको पूर्ववत् रट डालते हैं। इसमें उनके क्रमशः लोप हो जाने और प्रचिम्न श्रंशों के मिल जाने की आशंका थी।

उस समय काग़ज नहीं था। शिला-लेखों और दान-पत्रों (जो साने या ताँबे पर भी लिखे जाते थे) को छोड़कर काग़ज का काम भोज पत्र और पेड़ों की छालों से लिया जाता था। इनपर अच्चर खोद कर एक प्रकार की स्याही लगा दी जाती थी जिससे अच्चर स्पष्ट हो जाते थे। फिर छेद कर सब पत्र एक साथ बाँध दिए जाते थे।

पढ़ानेवाले यातो वैदिक धर्मावलम्बी ब्राह्मण थे या बौद्ध साधु, ब्राह्मण यथाशक्य द्विजातियों के अतिरिक्त औरों को न पढ़ाते रहे होंगे। वेदादि अन्थों का तो सुन लेना भी शूद्रों के लिये वर्जित है। यदि कोई शूद्र वेद-मन्त्र सुन ले, तो उसके कानों में गला हुआ सीसा डाल देने का विधान है। परन्तु बौद्धों में ऐसे बन्धन न थे। उनमें कोई जाति-पाँति की रुकावट न थी, न उनके पास कोई ऐसी विद्या थी, जिसे वे किसी वर्ग विशेष से गुप्त रखना चाहते हों। अतः उनके यहाँ सभी शिचा पाते रहे होंगे। पर यह स्मरण रखना चाहिए कि यद्यांपे उन दिनों में भी ब्राह्मणों का बहुत कुछ आदर था, पर प्राधान्य बौद्धों का था; जैसा कि प्रसिद्ध पुरातत्वज्ञ डा० भाण्डारकर ने दिखलाया है। लगभग चारसौ वर्ष (युधिष्ठिराब्द रम्मध्० से ३२मध्० तक) के बीच का एक भी ऐसा शिला-लेख, दान-पत्र या अन्य लेख नहीं मिलता, जिससे यह सिद्ध हो कि किसी नरेश या सेठ-साहूकार ने ब्राह्मणों को कोई गाँव, भूमि, विहार, भवन या धन आदि दिया हो, न कोई उस समय का वैदिक सभा-मण्डप या यज्ञ मण्डप मिलता है, न कोई देव-मन्दिर देख पड़ता है। यह प्रमाण पर्याप्त है।

नालंद विश्वविद्यालय की नींव पड़ चुकी थी। कुछ सेठों ने उस स्थान में कुछ भूमि लेकर बुद्ध देव को अपित की थी। वहाँ साधु रहने लगे, और विद्यार्थी पढ़ाने लगे। क्रमशः वह विहार से विद्यापीठ बन गया। यहाँतक कि हर्षवर्धन के समय में वह केवल भारत ही नहीं, प्रत्युत सारी पृथ्वी में अप्रतिम विश्वविद्यालय हो गया। जिस संस्था में १०,००० मनुष्य न केवल निःशुल्क शिचा, वरन् अन्न-वस्त्र भी पाते हों, वह वस्तुतः असाधारण रही होगी। उसमें तत्कालीन जगत् की प्रायः सभी विद्याएँ पढ़ाई जाती थीं। अशोक के समय तक उसका ऐसा विकास नहीं हुआ था। परन्तु जो विद्यालय रहे होंगे, विशेषतः ब्राह्मणों के विद्यालय, उनका क्रम न्यूनाधिक यही रहा होगा। और, यह भी निश्चय है कि शास्त्रार्थ

के लिये ब्राह्मणों के यहाँ बौद्ध प्रन्थ श्रीर बौद्धों के यहाँ वैदिक प्रन्थ पढ़ाए जाते थे।

काशी, उज्जैन और तत्त्रशिला की बड़ी प्रसिद्ध थी। जहाँ तक जान पड़ता है, राज की नीति यह थी कि जो अध्यायक हों, उनकी रत्ता और सम्मान किया जाय। यदि आवश्यकता हो, तो भवन-निर्माण के लिये अथवा उनके तथा छात्रों के भरण-पोषण के लिये आर्थिक सहायता भी दी जाय।

शिच्ना-पद्धति मौखिक थी। हुएनसांग ने भी, जो इस समय के लगभग १२०० सौ वर्ष पीछे छाये। छपने समय की पद्धति को मौखिक ही बतलाया है। पढ़ाने वाले दो प्रकार के थे-कुछ तो ऐसे विद्वान थे, जो नगरों के पास त्राश्रमों में रहते थे। इनके साथ इनके विद्यार्थियों की टोली रहती था। शिचा का प्रधान भार इन पर ही था। इनका लच्य श्रीर ढंग वही था, जो प्राचीन काल के वशिष्ठ, अंगीरा, याज्ञवल्क्य ऋादि कुलपितयों का था। (ऐसे ऋषि को, जिसके साथ १०,००० शिष्य रहते हों, कुलपति कहते थे) इनके अतिरिक्त परिवाजक और भिद्धक भी आवश्यक उपदेश, प्रधानतया अध्यात्मिक उपदेश, देते फिरते थे। प्राय: सभी नगरों त्रौर प्रामों के बाहर इनके लिये विश्राम-भवन बने थे। यहीं लोग इनको भोजनादि दे जाया करते थे श्रौर इनका उपदेश सुना करते थे। इस सब का परिग्णाम यह था कि उस समय के शास्त्र, जैसे भी थे, उनका ज्ञान सामान्य जनता में व्यापक था। शिज्ञा अनिवार्य रही हो या न रही हो, पर प्रजा खूब शिच्चित थी।

मेगास्थिनीज ने लोगों की शिचा और मस्तिष्कि की अवस्था का जो वर्णन किया है, उसका साराँश यह है—

"दार्शनिक दो प्रकार के हैं—ब्राह्मण और श्रमण । ब्राह्मणों की प्रतिष्ठा अधिक है, क्योंकि उनके सिद्धान्तों में सामंजस्य अधिक है ( ऋर्थात् उनके सिद्धान्तों में परस्पर विरोध नहीं है ) गर्भाधान के समय से ही किसी-न-किसी विद्वान् के निरीच्चए में रहते हैं, पर विद्वान् ( गर्भिणी ) माता के पास जाते हैं, श्रौर उसके तथा उसके अजात बचे के लिए मन्त्र-तन्त्र पढ़ने के बहाने उसको समुचित परामर्श देते हैं। जो खियाँ उनकी बातें मन लगाकर सनती हैं. उनकी सन्तति अच्छी होती है। जन्म के पीछे बच्चे एक-के-पीछे एक मनुष्य के निरीच्चएा में रहते हैं, और ज्यों-ज्यों उनकी अवस्था वढ़ती जाती है, उनके शिच्नक भी उत्तरोत्तर अधिक विद्वान् होतं हैं। दार्शनिक लोग नगर के सामने, ऋहाते के भीतर, एक कुझ में, रहते हैं। बहुत सादगी से रहते हैं, श्रीर चटाइयों या मृगचर्मी पर सोते हैं। यह मांस और विषय सुख से दूर रहते हैं, और अपना समय गम्भीर भाषणों के सुनने त्रौर जो कोई ज्ञान सीखना चाहें, उन्हें अपना ज्ञान सिखलाने में बितात हैं। श्रोता शुकने को कौन कहे, बोलने और खाँसने तक नहीं पाता। यदि कोई इस प्रकार की चुक कर बैठे, तो वह असंयमी सममकर वहाँ से निकाल दिया जाता है।"

"इस प्रकार ३७ वर्ष विद्यालय में रह कर प्रत्येक व्यक्ति (विद्यार्थी) अपने घर जाता है, और तब वह पतला मलमल पहनता है, और अपने कानों और उँगिलियों में सोन के आभूषण डाल लेता है, (यह स्नातक का चिह्न है। आज से २३०० वर्ष पहले. सामान्यतः ३७ वर्ष का ब्रह्मचर्य होता था), तभी वह (अर्थात् गृहस्थ ) मांस खाता है, परन्तु उन पशुओं का नहीं, जो भार उठाते हैं। वह जितनी श्रियों से चाहता है, विवाह करता है। उम के यहाँ दास तो होते ही नहीं, इमिलिए वे काम-धन्धे के लिए बहुत से लड़के-बाले चाहते हैं।"

"ब्राह्मण लोग अपना ज्ञान अपनी स्त्रियों को नहीं सिखलाते। उनको यह डर रहता है कि यदि स्त्रियाँ दुराचारिणी हो गयीं, तो अनिधकारियों को विद्या बतला देंगी। दूसरा डर यह है कि यदि स्वयं अच्छी दार्शनिक हो गयीं, तो कदाचित् अपने पतियों को त्याग दें, क्योंकि जो जीवन और मृत्यु, सुख और दुःख को समान दृष्टि से देखने लगता है, वह दूसरे के अधीन नहीं रह सकता।

ये लोग बहुधा मृत्यु के विषय पर विचार करते हैं। वह इस जीवन को उस समय से तुलना देते हैं, जब बचा गर्भ में रहकर तैयार होता है। वे सममते हैं, ज्ञानियों के लिए मृत्यु सच्चे और सुखमय जीवन का द्वार है। इसलिए ये लोग मृत्यु के लिए प्रस्तुत होने के लिए बड़े-बड़े संयम करते हैं। इनका सिद्धान्त है कि मनुष्य पर जो कुछ बीतता है, वह न शुभ है न अशुभ। शुभाशुभ एक मिध्या श्रम है, नहीं तो वही वस्तु एक को सुखी और दूसरे को दुखी कैसे बनाती, और एक ही मनुष्य को कभी सुखी, कभी दुखी कैसे करती? प्राकृतिक द्यिवध्यों के सम्बन्ध में इनके विचार बड़े म्थूल हैं, क्योंकि इन विचारों की उत्पत्ति कहानियों से हुँई हैं। कई बातों में इनके विचार यवनों से मिलते हैं। यह भी स्रष्टि को सादि और सांत (?) पृथ्वी को गोल और ईश्वर को ज्यापक मानते हैं। इनका विश्वाम है कि कई मूल तत्व इस विश्व में काम कर रहे हैं, और सृष्टि जल-तत्व से हुई है। यह चार महाभूतों (यवन दार्श-निक केवल चिति, अप, तेज और वायु को मानते थे) के अति-रिक्त एक पाँचवाँ महाभूत (आकाश) भी मानते हैं। पृथ्वी इस विश्व का केन्द्र है। प्लेटो की भांति ये लोग भी अपने मोचादि-सम्बन्धी सिद्धान्तों को रूपकों द्वारा प्रकट करते हैं।

श्रमणों में जो लोग हिलोबिद्योई (१) कहलाते हैं, उनकी बड़ी प्रतिष्ठा होती है। ये बनों में रहते हैं, पत्तियों और बनैले फलों को खाते हैं, श्रीर छाल के बने कपड़े पहनते हैं। ये बहाचारी होते हैं, श्रीर मद्य-पान नहीं करते। राजा लोग दूतों को भेजकर इनसे घटनाओं के कारण पूछते हैं, और इन्हीं के द्वारा देव-पूजा करते हैं। हिलोबिट्योई के पीछे वैद्यों का सम्मान होता है। ये लोग भी सादगी से रहते हैं, पर बनवासी नहीं होते। ये लोग जौ का आटा और चावल खाते हैं। यह पदार्थ इनको बड़ी सुगमता से, माँगने मात्र से, मिल जाता है। अपने ज्ञान से यह सन्तान उत्पन्न करा सकते श्रीर यह बतला सकते हैं कि गर्भस्थ बच्चा लड़का होगा या लड़की। यह श्रीषधि का प्रयोग तो कम करते हैं, पथ्य और भोजन का नियमित प्रवन्ध करके रोगी को अच्छा करते हैं।

मरहमों त्रौर लेपों का अधिक प्रयोग होता है। अन्य औषिधयों को ये लोग प्रायः हानिकर समभते हैं।

ये दोनों वर्ग (ब्राह्मण और श्रमण) सहन शीलता का बड़ा श्रभ्यास करते हैं। कभी-कभी ये दिन-दिन-भर एक ही श्रासन से निश्चल खड़े रह जाते हैं।

"इनके अतिरिक्त ज्योतिषी (रम्माल-अर्थात् ऐसे लोग, जो ज्योतिष के पूर्ण विद्वान् न होते हुए भी योंही इधर-उधर के लटकों से त्रिकाल की बातें बताने का दावा करते हैं ) और ओमा (भूत-प्रेतादि को वश करनेवाले या जादूगर) और प्रेत-कर्म जाननेवाले (ऐसे लोग जो मृत्यु के पीछे के संस्कार कराते हैं, महाब्राह्मण) भी होते हैं, जो प्रामों और नगरों में भिन्ना माँगते फिरते हैं।

जो लोग बड़े विद्वान हैं, वे भी परलोक के विषय में ऐसी-ऐसी अन्धांवश्वास-मूलक बातों की शिचा देते हैं, जिनको सुनकर (और डर कर) लोग धर्माचरण करें। कहीं-कहीं इनके साथ स्त्रियाँ भी दर्शन शास्त्र का अभ्यास करती हैं।

श्रशोक की राजाज्ञाश्रों से ही विदित होता है कि वे एक शिचित प्रजा के लिए निकाली गई थीं। श्रशिचित जनता उच्च कोटि की नैतिक दीचा को समभ ही नहीं सकती, उसके लिए जो धार्मिक उपदेश होगा, उसमें पद-पद पर स्वर्ग का प्रलोभन श्रौर नरक का भय विद्यमान होगा। वह कदापि ऐसी शिचा को प्रहण न कर सकेगी जिसमें ईश्वर तक का पता न हो।

उस समय शिवित जनता के सामने क्या साहित्य था, यह

ठीक-ठीक नहीं कहा जा सकता। वेद तो थे ही, परन्तु तत्कालीन बौद्ध-प्रन्थों में अथर्व वेद का कहीं नाम नहीं आता। इससे यही अनुमान होता है कि उस समय अथर्व वेद और वेदों से पृथक नहीं किया गया था । प्राचीन वैदिक धर्म की प्राचीन पुस्तकों में तीन ही वेदों का नाम आता है। कई स्थलों पर ऋक, यजु, साम के साथ-साथ 'श्रंगिरस' शब्द आता है, श्रीर वह अब अथर्व वेद कं अर्थ में लिया जाता है, क्योंकि कहीं-कहीं अथर्वा गिरस' नाम भी आता है। पर यह स्पष्ट है कि अथर्व वेद और वेदों से पीछे बना था। वेदों के अपौरुषे यह पर ध्यान देते हुए यों कहिए कि उसके मंत्रों का संग्रह पीछे हुआ, श्रीर बौद्ध-प्रन्थां के प्रमाण से ऐसा ज्ञात होता है कि कम-से-कम अशोक के समय तक यह काम नहीं हुआ था। गृह्यादि और सूत्र अवश्य रहे होंगे, नहीं तो लोगों को कर्मकारड की शिचा कैंसे दी जाती । स्पृतियों का प्रश्न टेढ़ा है। इसमें सन्देह नहीं कि बीज रूप से स्मृतियाँ रही होंगी, क्रम से इनके मुख्य सिद्धान्तों के अनुसार कार्यवाही होती रही होगी, अधिकाँरा विद्वानों की यह सम्मति है कि वर्तमान स्मृति प्रन्थ उस समय नहीं थे। मनुस्मृति भी, जो सबसे प्राचीन श्रौर प्रामा-ि मानी जाती है, गुप्त-काल अर्थात् अशोक से लगभग सातसौ वर्ष पीछे की बनी मानी जाती है।

उस समय शायद इतिहास-प्रनथ अर्थात् रामायण और महा-भारत भी नहीं थे। इसका भी यही प्रमाण है कि बौद्ध-प्रन्थों में इनका नाम नहीं मिलता। यह प्रमाण पर्याप्त नहीं है, पर अनुमान-

जनक ऋवश्य है। इन कथाओं का मूल भाग रहा होगा, पर यह ह्नप जो अब देख पड़ता है, शायद नहीं था। इसी प्रकार पुरास भी न थे । पुरासा तो ऋधिकाँश बौद्ध-काल के पीछे बने हैं । क्योंकि इनमें बौद्धों श्रौर जैनियों का वर्णन, वह भी घृणा युक्त, मिलता हैं। ऋशोक तक का, प्रत्युत उनसे पीछे के नरेशों का, उल्लेख रहता है। यदि ये नाम ऋषियों के लिखे होते, और इनका कथन भविष्य-वाक्य होता, तो मुसलमान बादशाहो के भी नाम मिलते। पर पुराखों की भी प्रधान कथाएँ प्रचलित रही होंगी। कई कथाएँ जैसे राजा शिवि की कथा, कुछ रूपान्तर से बौद्ध-पुस्तकों में भी मिलती हैं। इन्हीं पुस्तकों में यह भी लिखा है कि समय-समय पर लोग 'द्र्यक्खान' ( त्र्राख्यान ) सुना करते थे। यह 'श्रक्खान' गद्य-पद्यात्मक**ःहोते थे । निःसन्देह यह श्रा**ख्यान रामायण-महाभारत आदि की कथाओं के सदृश रहे होंगे। सम्भव है, उनके पद्य भाग में मूल रामायण या मूल महाभारत के बहुत-से श्लोक रहे हों। यह तो प्रसिद्ध ही है कि महाभारत २४००० से १,२०,००० ऋोकों का हो गया है। षड़दर्शनों का कुछ भी पता नहीं लगता। न उनका कुछ जिक्र हैं। बौद्ध-साहित्य में लिपिटक श्रीर जातक थे, पंच निकाय भी थे। महाभारत श्रभी नहीं बना था, पाणीनि की ऋष्टाध्यायी और कात्यापन का वार्तिक था। श्रीर भी कुछ व्याकरणं प्रन्थ थे। कौटिल्य के श्रर्थ-शास्त्र को उस काल की राजनीति-ग्रन्थ कह सकते हैं। श्राध्यात्म विषयों पर विवाद बहुधा हुआ करता है। और लोग इन गम्भीर विषयों में

पूर्ण रुचि रखते थे। श्राभ्यान्तर श्रीर वाह्य कोई संघर्ष न था, चीन, यूनान, मिश्र, फारिस, सभी से मित्र भावनाए थीं। श्रथर्व वेद न था। किपल को लोग जानते थे। रामायण श्रीर महाभारत को लोग नहीं जानते थे। महाभारत में यवनों श्रीर शकां का उल्लेख है। यवन तो चन्द्रगुप्त के समय में भारत में श्रा गये थे, परन्तु शक श्रशोंक के समय तक नहीं श्राये थे। रामायण में पाटलीपुत्र श्रीर मगध के राज्य का नाम नहीं है। श्रयोध्या राजधानी लिखी गई है, पर बौद्धकाल में साकेत श्रीर श्रावस्ती होगई थी। ज्रोतिष के किसी प्रनथ श्रीर विद्वान का पता नहीं चलता। वैद्यक की चरक संहिता भी उस समय नहीं थी। बौद्ध-त्रिपिटक के चीनी श्रनुवाद से पता लगता है कि चरक किमष्ट के राजवैद्य थे, जो श्रशोंक से लगभग ४४० वर्ष पीछे हुए।

शिल्प खूब उन्नत था। शिल्पी लोग नगर के उसी भाग में रहते थे, जिसमें ब्राह्मण रहते थे। और उनके नाम के साथ आचार्य पद जोड़ा जाता था, जैसा कि दिल्ला में अब भी है। शिल्पकार के हाथ काटने या अझ-भंग करने वाले को मृत्युद्ग्र मिलता था। प्रधान-प्रधान शिल्पी राज से वेतन पाते थे। अधि-काँश भवन लकड़ी के बनते थे। लकड़ी की कारीगरी बहुत उस थी। काशी का वृद्ध कालेश्वर का मन्दिर और आस-पास के खंडहर बौद्ध शिल्प के नमूने हैं। तीन प्रकार के मुख्य भवन बनते थे। राज प्रासाद, सरकारी भवन और धर्म-मन्दिर।

यह बात स्पष्ट होती है कि युधिष्ठिर के बाद चन्द्रगुप्त ही प्रथम

सार्वभीम सम्राट थे। महा भारत के बाद से लेकर चन्द्रगुप्त के समय तक कोई साम्राज्य न बना था। शहरपनाह कलड़ी की बनाई जाती थी। धार्मिक मन्दिर बहुत कम थे, क्योंकि मूर्ति-पूजा नहीं थी। अशोक ने स्तम्भ और स्तूप बनवाने शुक्त किए थे। साधु-लोगों के एक-दो बड़े-बड़े विहार थे, परन्तु बहुधा वे भ्रमण किया करते थे, केवल चातुर्मास में वे नगर के बाहर अस्थायी छप्परों में रहा करते थे। हिन्दु श्रों के मन्दिर और बौद्धों के बिहार पीछे के बने हुए हैं।

हाल ही में एक शिला-लेख किलगराज शखारवेल का मिला है, जो च्यशोक से लगभग १६० वर्ष पीछे जैन-धर्मानुयायी प्रतापी राजा हुए थे. उस पर १६४ मौर्य-सम्बत दिया हुच्चा है, उसका विषय यह है—

"पाँचवें वर्ष—तनसूिलय से राजधानी में वह नहर लाए, जो नन्द राज ने २०० वर्ष पहले खुदवाई थी। उन्होंने प्राची नदी के दोनों त्रोर 'महा विजय प्रासाद'नामक राज महल २८ लाख व्यय करके बनवाया।"

इस लेख से तत्कालीन परिस्थित का एक अनुमान होता है। दिल्ला भारत ज्ञात हो चुका था। अगस्त जी शिल्प और कृषि के आचार्य थे, विन्ध्याचल पार करके दािच्ला पंथ का आविष्कार कर चुके थे। चन्द्रगुप्त के महल को देखकर मेगस्थिनीज ने कहा था कि वह महल सूसा और एक्ताना के महलों से सुन्दर था। राजाओं के मकान सात मंजिले तक होते थे, जिन्हें 'सप्त भूयक प्रासाद' कहा गया है। मन्दिरों और मठों के आकार गुम्मजाकार होते थे। इनके प्रधान फाटक पर एक शिखर होता था। जिस पर खुदाई का काम होता था। पूर्व की ओर कमलदल की आकृति की एक खिड़की होती थी, जिसके द्वारा प्रकाश, प्रभात होते ही पवित्र स्थान पर पड़ता था, जो घर में नियुक्त था।

चन्द्रगुप्त के काल तक वौद्ध नगरों में न रहने पाते थे। उन्हें रमशान के निकट रहने की आज्ञा था। बौद्ध ऋस्थि भस्म पर स्तूप बनाने लगे थे। फिर वहाँ रहने पर भी वह स्थान उनके प्रसिद्ध और पवित्र हो गए।

मन्दिरों की बनावट ऐसी थी कि वाहर पर मण्डप होता था, श्रार उपर या तो चौरस छत या गुम्बज होता था। मन्दिर के पीछे थोड़ा-सा स्थान पुजारियों या श्रम्य विशिष्ट पुरुषों के खड़े होने का होता था। इसे श्रम्तराल कहते थे। श्रम्तराल के पीछे वह कोठरी होती थी, जिसमें मूर्ति या पूज्य-सामग्री होती थी। इसे गर्भगृह कहते थे। यह चौकोर, गोल या श्रठपहलू तथा कमलाकार बनती थी। इसके उपर स्तूप या शिखर होता था। सारनाथ में जिस ढंग से छातों के नीचे मूर्तियाँ बैठी हैं, वैसे ही तब भी होती थीं। ये छाते, छत्र या राज चिन्ह सममें गये थे।

परन्तु ये सब परिवर्तन अशोक के बाद बड़ी शीव्रता से हुए। अशोक के समय तक बुद्ध की पूजा नहीं होती थी। तब तक ये गुरु, पुज्य, संस्थापक और महात्मा थे। पर उपास्य देव नहीं। निर्वाण-प्राप्ति तब तक धर्मपालन से होती समभी जाती थी—उपा-

सना से नहीं। अलबत्ता उनकी श्रिस्थियाँ और श्रंग प्रत्येक स्थान पर अवश्य गड़े थे। उनके प्रधान शिष्यों तक के उन स्थानों पर स्मारक बन गये थे, जहाँ-जहाँ विशेष घटनाएं हुई थी। परन्तु पीछे जो बुद्ध की मूर्ती पूजी गई, तो चीन, ब्रह्मा, जापान, कोरिया, तिब्बत, तुर्किस्तान, खोतान, श्याम, बर्मा, श्रनाम, कंबोडिया, जावा, लंका श्रादि दूर-दूर देशों तक में बुद्ध देव की स्वर्ण, रजक, ताँवा काँसा, पत्थर आदि को बनी प्रतिमाएं पुजने लगीं।

तत्कालीन शिल्पियों के सम्मुख एक कठिनाई थी। उन्हें मूर्तिं बनाने की त्राज्ञा न थी, पर भावों द्वारा उनके जीवन की कठिनाई प्रदर्शित करने की त्राज्ञा थी। ऐसी दशा में बोधि गया में बोध होना, एक वटबृज्ञ के नीचे एक वेदी, जिस पर वह पृज्य-सामग्री रखी है, बनाकर तथा सारनाथ में धर्मोपदेश देना, एक धर्म चक्र द्वारा कुसी नगर में देहान्त, एक स्तूप द्वारा समकाया गया।

शिल्प के इन नमूनों के सिवा—गया के पास वराबर पहाड़ी में आजीवक साधुओं के लिये बना हुआ गुफा-गृह अच्छा उदा-हरण है। श्रावस्ती, काशी आदि नगरों में अशोक के जो स्मारक हैं, उनकी कारीगरी उच्च कोटि की है। सारनाथ का सिंह-स्तंम अपूर्व है। मारहुत और साँची के स्तूप इससे कुछ घटिया हैं। उस समय दो प्रकार के शिल्पी थे, एक प्रतिष्ठित—जो आचार्य कहाते थे, और उनका पद ब्राह्मणों के समान था। दूसरे जो संदिग्ध वंश के या वैश्या और शूद्र की उत्पत्ति से थे।

अशोक ने उन्जैन की गवर्नरी के काल में एक वैश्य की पुत्री

से विवाह किया था। पर राजा होने पर उसे त्याग देना पड़ा, क्योंकि वह उच्च कुल की नहीं थी। उससे उसे एक पुत्र भी हुत्रा था। पाटलीपुत्र में त्राकर उसने कई विवाह किए। एक रानी का नाम कामवाकी था, जो कट्टर वौद्ध थी। एक प्रशस्ति में उसका जिक्र है। एक महिषी का नाम "असंधिमित्रा था, जो अशोक के जीवन में ही मर गई थी, जिससे उन्हें बहुत कष्ट हुआ था। बृद्धावस्था में उन्होंने तिष्यरित्तता से विवाह किया था। इस स्त्री ने अशोक के धमें जीवन और प्रशांत बृढावस्था को छिन्न-भिन्न कर दिया। इसे बौद्ध से तथा सम्राट् के धर्म-भाव से घृगा थी। इसने बोधिवृत्त को नष्ट कराने का पड़यन्त्र रचा, फिर इसने सौतेले पुत्र कुणाल पर कुदृष्टि की और उसकी आँखें फुड़वाईं। अन्त में वह सम्राट की त्राज्ञा से जीवित जलवा दी गई। वास्तव में अशोक जैसे महान् सम्राट् और धार्मिक पुरुप के लिये बृद्धावस्था में युवती से विवाह करना त्र्यतिशय निन्दनीय था। ३८ वर्ष राज्य करके यह सम्राट मृत्यु को प्राप्त हुए।

श्रशोक के साथ मौर्य-वैभव भी विलुप्त हुआ। उनके बाद के राजा होने के ठीक प्रमाण नहीं मिलते। भिन्न-भिन्न बातें हैं, जिन पर बहस करने का यह स्थान नहीं। उनकी मृत्यु पर साम्राज्य के कई टुकड़े हो गए। करद राज्य स्वाधीन हो गए। कलिंग और आँध्र दोनों पृथक् हो गए थे। इस प्रकार मौर्य साम्राज्य के ध्वंस होने पर मोर्थवंश भी विभाजित हो गया। प्रधान शाखा मगध में रही। पर उसका विस्तार घटता ही गया। अन्त में राजा बृहदृथ

को उसके सेनापित ने मार डाला, इसका उल्लेख हम मगध के राजात्रों के वर्णन में कर ही चुके हैं।

चार वर्ण पूर्ववत थे। परन्तु चारों के मेल से वर्णसंकरों की अनेक जातियाँ बन गई थीं। बौद्ध प्रन्थों में इन्हें हीन जाति या होन सिल्प (हीन शिल्प) कहा गया है, इसमें चमार, चटाई बनाने वाले, जुलाहे, कुम्हार आदि थे।

चारों वर्णों में चित्रय ब्राह्मणों की अपेचा श्रेष्ठ था। ज्ञान काँड उनके हाथ में तथा कर्मकाँड ब्राह्मणों के हाथ में था, फिर राजदर्ग्ड उनके हाथ में था, फिर बौद्ध और जैन दोनों के ब्राचार्य चित्रय थे इसिलये इन दोनों वर्णों में चढ़ा-ऊपरी हो रही थी। बौद्ध साधुओं में राजकुमारों ने सिम्मिलित होकर उनका महत्व बढ़ा दिया था।

वर्ण त्याग साधारण बात थी। रोटी-बेटी के लिये वर्ण की क़ैंद न थी, पर कुछ नियम थे। जातक प्रन्थों में ऐसे बहुत उदाहरण हैं। स्मृतिकाल में यद्यपि ब्राह्मण सेवा कर्म को बुरा समम्मते थे, पर अशोक के काल में वे सेवा करते थे। मिस्नी और बहेलिएका काम भी करते थे। ब्राह्मण चित्रयों का खान-पान और विवाह सम्बन्ध होता था। चाण्डालादि से विवाह करने वाले का सिर मूँड कर उस पर राख डाल दी जाती थी, और वह जाति से च्युत सममा जाता था।

## : 88:

## एकराज कनिष्ट श्रन्तिम बौद्ध-सम्राट

जब आन्ध्रों का मध्य भारत में शासन चल रहा था, तब पश्चिमीय सीमा पर विदेशियों के आक्रमण हो रहे थे।

सिकन्दर के लौट जाने पर चन्द्रगुप्त ने सिन्ध नदी के प्रान्तों में यूनानी सेनापित सिल्यूक्स को हरा कर यूनानियों को निकाल दिया था। परन्तु बेक्टिरिया में यूनानियों का एक स्वतंत्र राज्य था। हिन्दुच्यों तथा बेक्टिरिया के यूनानियों में लड़ाई-फगड़े चलते ही रहते थे। बेक्टिरिया के यूनानी सिक्के बनाने में बड़े निपुण थे। उनके सिक्कों से ईस्वी पूर्व १ से ३ तक उनके सभी राजाच्यों की सूची बन गई है। कभी-कभी ये सिन्धु से च्यागे बढ़ जाते थे। बौद्ध सभ्यता में इसीलिये इनका इतना प्रभाव हुच्या है कि बौद्धों के खंडहरों में यूनानी संगतराशों के चिह्न तथा बौद्ध राजाच्यों के सिक्कों में यूनानी लेख खुदे मिलते हैं।

ई० सन् १२६ में युची लोगों ने अन्य कुछ जातियों से मिल कर मध्य एशिया के रास्ते काबुल को जीता- और सिन्ध तक अपना अधिकार कर लिया। बेक्टिरिया राज्य का अन्त हो गया। इसी जाति का एक राजा हिवश्क काबुल में राज्य करता था। वह वहाँ से भागा, श्रौर उसने काश्मीर को विजय कर लिया। उसी के वंश में प्रसिद्ध किनष्ट राजा हुत्रा, जो ईसा के उपरान्त प्रथम शताब्दी में कश्मीर की गद्दी पर था।

इस विजयी राजा ने अपना राज्य काबुल और यारकन्द से लेकर आगरे और गुजरात तक फैलाया। अशोक के बाद यही ऐसा प्रतापी राजा था। हुएनत्सॉंग लिखता है—िक चीन के राजा इसके पास मनुष्यों को गिरवी रखते थे। यह कट्टर बौद्ध था। उसने उत्तरी बौद्धों की एक बड़ी सभा की थी, तथा बौद्ध-धर्म प्रचार को दूत भेजे थे। शक सम्बत इसी से चला है। कनिष्क के बाद कश्मीर फिर खण्ड-खण्ड हो गया, और छोटा-सा राज्य रह गया। राज-तरंगीनी नामक प्रसिद्ध संस्कृत इतिहास में—जो कल्हण ने १२ शताब्दी में बनाया था—इस बड़े राजा के समय का हाल इस प्रकार लिखा है—

कल्ह्या के मत में महाभारत-युद्ध से किनष्क के उत्तराधिकारी अभिमन्यु के समय तक १२६६ वर्ष में ४२ राजा हुए। इससे महाभारत का समय ईसा से १२ सी वर्ष पूर्व सिद्ध होता है।

किनष्क वंशज बिल्कुल हिन्दु नाम और बौद्ध-धर्म प्रहण कर चुके थे। किनष्क की ३१ वीं पीढ़ी में मात्रगुप्त गद्दी पर था, जो उज्जैन के प्रतापी विक्रमादित्य का समकालीन था, विक्रमादित्य ने ही मात्रगुप्त की सहायता की थी।

## : १२:

## दो श्रमर चीनी बौद्ध-भिच्च

प्रसिद्ध चीनी यात्री फ़ाहियान भारतवर्ष में लगभग ईसा की चौथी शताब्दि में आया और उसने अपनी यात्रा उद्यान यानी चमन के आस-पास के देश से प्रारंभ की। वह लिखता है कि वहीं से उत्तर-भारत की शुरूआत होती है। वहाँ का रहन-सहन, रीति-रिवाज मध्य-भारत से मिलता-जुलता है। उस समय वहाँ बौद्ध-धर्म का बड़ा भारी प्रचार था और उसके ४०० संघाराम बने हुए थे। वह वहाँ के गान्धार, तच्चशिला, पेशावर आदि बड़े-बड़े शहरों में गया। उसने पेशावर के एक—अद्भुत, सुन्दंर और सुदृद उँचे बौद्ध-मीनार का अपनी पुस्तक में वर्णन किया है।

वह नगरहार त्रादि प्रान्तों में यात्रा करता हुत्रा सिन्धु नदी को पार करके यमुना के किनारे पर बसे हुए मथुरा में पहुँचा। यमुना के दोनों तटों पर २० संघाराम बने हुए थे और वहाँ लग-भग तीन हज़ार बौद्ध-भिद्ध रहते थे। वहाँ का वर्णन वह इस प्रकार करता है—

"बियवान से त्रागे पश्चिमी भारत के देश हैं। वहाँ के (राज-प्ताने) सब राजा बौद्ध हैं। इसके बीच का देश मध्यदेश कह-लाता है। वहाँ का जलवायु गर्म और एकसा रहता है। वहाँ के

लोग श्राच्छी त्रावस्था में हैं, उन्हें राज्य-कर नहीं देना पड़ता। न उन्हें राज्य की तरफ़ से कोई रोक-टोक हैं। केवल जो लोग राजा की भूमि को जोंतते हैं उन्हें ऋपनी उपज का कुछ ऋंश राज्य को देना पड़ता है। वे जहाँ जाना चाहें जा सकते हैं श्रीर जहाँ रहना चाहें रह सकते हैं। अपराधियों को शारीरिक दग्ड नहीं दिया जाता, परन्तु उनकी दशा के अनुसार जुर्माना किया जाता है। त्रगर कोई कई बार राज-द्रोह करे तो उसका दाहिना हाथ काट लिया जाता है। राजा के शरीर-रत्तक जो उसके दाहिनी ऋौर बाई त्र्योर उसकी रत्ता करते हैं, नियत वेतन पाते हैं। सारे देश में कंवल चारडालों को छोड़कर श्रीर कोई लहसुन या प्याज नहीं खाता, न जीव-हिंसा करता है ऋौर न कोई मदिरा ही पीता है। यहाँ के लोग सूत्र्यर या चिड़िया नहीं रखते श्रीर पशु का व्यापार नहीं करते । बाजार में मदिरा की दुकानें नहीं हैं । बेचन-खरीदने में लोग कौड़ियों को काम में लाते हैं। केवल चारडाल लोग हत्या करके मांस बेचते हैं। बुद्ध के निर्वाण से लेकर आज तक यहाँ के राजा लोग बिहार, मठ आदि बनवात आये हैं और उनके खर्च के लिए खेत, मकान, बगीचे, गाय-बैल, नौकर त्रादि के दानपत्र खुदवाये जाते थे श्रौर एक के उपरान्त दूसरे राजा के राज्य में वे स्थिर रहते थे । उन्हें छीनने का किसी ने उद्योग नहीं किया। श्रतएव उनमें अवतक कोई बाधा नहीं आई है। इनमें रहनेवाले सब भिज्जुओं को बिछौने, चटाई, भोजन, पानी और कपड़ आदि अपरिमित रूप से दिये जाते हैं। यही बात सब जगह है।"

काहियान संकारय से होता हुआ तत्कालीन गुप्तों की महान् राजधानी कन्नीज में आया था। उसने वहाँ के सिर्फ दो मठों के विषय में लिखा है। फिर वह कौशलों की प्राचीन आवस्ती में गया पर अब वह उजड़ चुकी थी। वहाँ सिर्फ दो सौ घर थे, पर जेत-वन की स्वाभाविक सुन्द्रता ज्यों-की-त्यों विद्यमान थी, जहाँ बहुधा बुद्ध उपदेश दिया करते थे। कुझ, गुलाब तथा असंख्य रंग-विरंगे फूलों से सुशोभित उस बिहार के सन्यासियों ने फाहियान और उसके मित्र के आगमन को सुनकर कहा—"बड़ा आधार्य है कि पृथ्वी की सीमा-प्रदेश के लोग धर्म की खोज की अभिलाषा से इतनी दूर आते हैं।"

गौतम की जन्म-भूमि किपलवस्तु के विषय में काहियान ने लिखा है—"इस नगर में न तो कोई राजा है और न प्रजा। उसमें सन्यासियों और गृहस्थों के कुल सौ घर हैं।"

कुशी नगर, जहाँ गौतम की मृत्यु हुई थी, वह भी श्रव उजड़ चुका था। वहाँ सिर्फ कुछ सन्यासी श्रौर उनके कुछ निकट सम्बंधी रहते थे।

फ़ाहियान ने प्रसिद्ध वैशाली के विषय में लिखा है—"बुद्ध के निर्वाण के सौ वर्ष बाद वैशाली के कुछ भिज्जुओं ने दस बातों में से, विनय के नियम को यह कहकर तोड़ दिया कि बुद्ध ने ऐसा करने की आज्ञा नहीं दी है। उस समय अईतों और सत्य-मताव-लम्बी भिज्जुओं ने जो कि कुल मिलाकर सौ थे। विनय-पिटक को फिर से मिलान करके संगृहीत किया।"

गंगा को पार करके काहियान पाटलिपुत्र में आया, जिसे पहले त्रजातशत्रु¦ने ऋपने उत्तरी शत्रुओं के ऋाक्रमण को रोकने के लिए बनाया था और जो फिर अशोक की राजधानी रहा। यहाँ वह विशाल राजमहल था, जिसकें भिन्न-भिन्न भागों को ऋशोक ने देवों से पत्थर मंगवाकर बनवाया था। कहते हैं—इसकी दीवार, द्वार, नकाशी मनुष्य की बनाई हुई नहीं प्रतीत होती है। उसके खरडहर श्रव तक श्रवशेष हैं। अशोक के गुम्बज के पास एक विशाल संघाराम था, जिसमें स्वयं गुरु मंजुश्री त्रौर सातसौ भिन्नु रहते थे । फ़ाहियान ने यहाँ पर धूम-धाम से किये जाने वाले बौद्ध-विधानों का वर्णन किया है। वह लिखता है—"प्रति वर्ष दूसरे मास के आठवें दिन मूर्तियों की एक यात्रा निकलती है। इस अव-सर पर लोग एक चार पहिये का रथ बनवाते हैं। उस पर बाँसों को बाँधकर उसे पाँच खरड का बनाते हैं। उसके बीच में एक-एक खम्भा रहता है, जो तीनफले भाले की तरह होता है श्रौर ऊँचाई में २२ फिट तथा इससे भी ऊँचा होता है। इस प्रकार यह एक मन्दिर की तरह दिखाई देता है। तत्र वह उसे एक बढ़िया श्वेत मलमल को भड़कीले रंगों से रँगते हैं। उसमें फिर देवों की मूर्तियों को सोने-चाँदी और काँच के आभूषण पहनाकर कामदार रेशमी चॅंदोवे के नीचे बैठाते हैं। वह तब रथ के चारों कोनों पर ताखा बनाते हैं ऋौर उनमें बुद्ध की मूर्तियाँ बनाते हैं जिनकी सेवा में एक-एक बोधि सत्व खड़ा रहता है। इसी प्रकार के लगभग २० रथ बनाये जाते हैं और भिन्न-भिन्न प्रकार से सजाये जाते हैं। इस दिन दूर-दूर से अनेकों सन्यासी और गृहस्थ इकट्टे होते हैं और जब वह धूप और फूल चढ़ाते हैं तो बाजा बजता है और खेल होते हैं। तब ब्रह्मचारी पूजा करते हैं। फिर बौद्ध लोग एक-एक करके नगर में प्रवेश करते हैं। नगर में आने पर वह फिर ठहरते हैं और रात-भर रोशनी, गाना-बजाना, खेल-कूद, पूजा आदि होती रहती है।"

ईसा की पाँचवीं शताब्दि में बौद्ध-धर्म ने विगड़कर जो मूर्ति-पूजा का रूप धारण किया था, उसका यह जीता-जागता आँखों देखा अमूल्य वृत्तान्त है।

इससे भी ऋधिक मनोरंजक वृत्तान्त फाहियान ने पाटिलपुत्र के धर्मार्थ चिकित्सालयों का लिखा है। वह लिखता है—

"इस देश के अमीर गृहस्थों ने नगर में चिकित्सालय बनवाये हैं, जहाँ हर देश के लूले-लंगड़े या अन्य रोगप्रस्त रोगी रह सकते हैं। वहाँ वह हर प्रकार की सहायता पाते हैं। चिकित्सक उनके रोगों की परीचा करता है और रोग के अनुसार उनके खाने-पीन, दवाई, काढ़े और अन्य सुख की सामप्रियों के लिए आज्ञा दे देता है। आरोग्य होने पर वह अपनी इच्छानुसार चले जाते हैं।

फाहियान ने राजगृह के उस मठ के विषय में, जो कि बुद्ध की मृत्यु के उपरान्त पवित्र पाठों को संगृहीत करने के लिये बनवाया गया था, लिखा है—'पर्वत के उत्तरी छोर एक चेति नाम की पत्थर की गुफा है। यहीं बुद्ध के निर्वाण के बाद पवित्र पुस्तकों को संग्रहीत करने के लिये ४०० ऋहेत एकत्रित हुए थे।"

गया को फ़ाहियान ने उजड़ा पाया। उसने वहाँ बोधिवृत्त और बुद्ध से सम्बन्ध रखनेवाले सब स्थानों को देखा। उसने बनारस में जाकर उस मृगदाय को देखा, जहाँ पहिले बुद्ध ने सत्य-धर्म को प्रकट किया था। उस समय वहाँ दो संघाराम बन गये थे। वहाँ से वह कौशाम्बी और बनारस होते हुए फिर पाटलिपुत्र को लौटा। वह विनयपिटक की हस्त लिखित लिपि की खोज में उत्तरी भारतवर्ष के भिन्न-भिन्न स्थानों में घूमा, पर वहाँ ये आज्ञायें केवल मौखिक थीं। उसे कोई मूल प्रन्थ न मिला। आखिर मध्य-भारत के एक बड़े, संघाराम में उसे आज्ञाओं का एक संग्रह मिला।

गंगा के किनारे-किनारे फाहियान पूर्वी बिहार की राजधानी चम्पा में होता हुआ ताम्रपल्ली में आया, जोकि उस समय गंगा के मुंहाने पर एक बड़ा भारी बन्दरगाह था। वहाँ चौबीस संघाराम थे और उनमें रहनेवाले भिन्न साधारणतः बुद्ध की आज्ञाओं का पालन करते थे। फाहियान ने यहाँ पर दो वर्ष तक ठहरकर पित्र प्रस्तकों की नक्कल की और मूर्तियों के चित्र उतारे। वहाँ से उसने एक सौदागरी जहाज में बैठकर लङ्का की ओर प्रस्थान किया। १४ दिन और १४ रात की यात्रा के उपरान्त वह लङ्का में पहुँचा। वह लिखता है—"लङ्का में पहले कोई बस्ती नहीं थी। पहले-पहल वहाँ कुछ ज्यापारी आकर बसे और धीरे-धीरे वह एक बड़ा राज्य हो गया। फिर बौद्धों ने वहाँ जाकर अपने धर्म का प्रचार किया। नगर के उत्तर की ओर ४७६ कीट ऊँचा एक बड़ा गुम्बज और एक संघाराम था, बहाँ पाँच हजार सन्यासी रहते थे।"

लंका में दो वर्ष तक रह कर फाहियान ने विनयपिटक और अन्य प्रन्थों की, जो चीन में अब तक विदित नहीं थे—नक़ल की। एक अवसर पर एक व्यापारी ने बुद्ध की एक २२ फीट ऊँची रज़-जटित मूर्ति को एक चीनका बना हुआ पंखा भेंट किया। उसे देखकर फाहियान को अपनी मातृ-भूमि का स्मरण हो आया, वह बहुत उदास हुआ और उसकी आँखों में आँसू आ गये।

लंका से वह एक वड़े भारी जहाज में बैठकर अपने देश को रवाना हुँआ। बीच में बड़ा भारी तूफान आया, और जहाज के ज्यापारियों ने वहुत सा माल समुद्र में फेंक दिया। फाहियान ने भी अपना एक घड़ा और कटोरा समुद्र में फेंक दिया। उसे डर था कि कहीं ज्यापारी उसके उन पित्रत्र प्रन्थों और चित्रों को समुद्र में न फेंक दें जिनके लिए उसने इतने कष्ट सहे हैं। तेरह दिन बाद तूफान शान्त हुआ और उन्होंने एक छोटे से टापू पर जहाज ठीक करके पुनः समुद्र में प्रस्थान किया। निरन्तर ६०दिन की यात्रा के बाद जहाज जावा या सुमात्रा पहुँचा। वह लिखता है—"इस देश में ब्राह्मण और नास्तिक अधिक रहते हैं।"

फ़ाहियान पाँच मास जावा में ठहरकर एक दूसरे सौदागरी जहाज पर बैठकर अपने देश चीन को रवाना हुआ। बीच में फिर एक बड़ा जबरदस्त तूफ़ान आ गया। इस पर उन मूर्ब ब्राह्मणों ने कहा कि इस सामन को (फ़ाहियान को) बिठाने के कारण ही यह तूफ़ान आया है और उन लोगों ने उसे बीच में ही उतार देने का निश्चय किया। पर फ़ाहियान के संरक्षक ने बड़ी बीरता के काथ उसका साथ दिया, श्रौर निरन्तर पर दिन की यात्रा के उपरान्त वह लोग चीन के दिस्णी किनारे पर पहुँच गये।

दूसरा चीनी यात्री हुएनत्संग फाहियान से लगधग २०० वर्ष बाद ईसा की सातवीं शताब्दी के चारम्भ में फर्गन, समरक्रन्द, बुखारा चौर बलख होता हुच्या भारतवर्ष द्याया था। यह बहुत वर्षों तक भारतवर्ष में रहा। वह सन् ६२६ ई० में चीन से चला चौर ६४४ ई० में वापिस चीन पहुँचा था। उसके वर्णन सातवीं शताब्दी के भारतवर्ष के सामाजिक जीवन पर अच्छा प्रकाश डालते हैं। वह लिखता है—

"जलालाबाद की प्राचीन राजधानी नगरहार घेरे में चार मील थी। यहाँ के लोगोंका चाल-च्यवहार सादा और सच्चा था। उनके स्वभाव उत्साह-पूर्ण और वीरोचित थे। यहां बौद्ध-धर्म का बड़ा प्रचार था, परन्तु यहाँ हिन्दु-धर्मावलम्बी भी रहते थे। उनके पाँच शिवालय और लगभग १०० पूजा करने वाले लोग थे। नगर के पूर्व की और अशोक का बनाया हुआ ३०० फीट ऊँचा स्तूप था, जोिक बहुत ही सुन्दर कामदार पत्थरों और अद्भुत रीति से बनाया गया था। यहाँ बहुत से संघाराम थे। नगर के दिन्नण-पश्चिम में चार मील पर एक संघाराम था। जिसमें ऊँची दीवार और ढेर किए हुये पत्थरों का कई खण्ड का एक बुर्ज और २०० फीट ऊँचा एक स्तूप था। गान्धार राज्य की राजधानी पेशावर थी। नगरहार तथा गान्धार दोनों ही उस समय हिन्दुकुश के निकट के राजा के आधीन थे और उसी के नायक इन देशों में

राज्य करते थे। गान्धार में इस समय बहुत कम ऋाबादी हह गई थी। नगर में ऋन्न बहुतायत से पैदा होता था और प्रजा गरीबों पर प्रीति रखती थी। उस समय यहाँ एक हजार संघाराम और १०० मन्दिर उजाड़ और टूटी-फूटी दशा में पड़े थे।"

गान्धार राज्य के वर्णन के सिलसिले में उसने एक विद्वान बौद्ध लेखक मनोहत के विषय में लिखा है—"मनोहत विक्रमा-दित्य की सभा में रहता था। विक्रमादित्य हिन्दु और हिन्दु विद्या का रचक था। एक दिन धर्म-सम्बन्धी वाद-विवाद पर सभा में मनोहत का अपमान हुआ और उसने यह कहते हुए उस सभा को छोड़ दिया कि—"पचपातियों के समृह में न्याय नहीं रहता।" परन्तु विक्रमादित्य का उत्तराधिकारी शिलादित्य विद्वानों का संरच्यक था उसने मनोहत के शिष्य वसुत्रन्धु का सत्कार किया। इससे सब दूसरे पिएडतों ने सभा को त्याग दिया।" हुएनत्संग लिखता है—"शीलादित्य मेरे समय से ६० वर्ष पहले अर्थात सन ४५० ई० के लगभग हुआ था।" इससे विक्रमादित्य के राज्य का समय ४४० ई० के पहिले निश्चित होता है, और यह हमारे निश्चित किए हुए समय से मिलता है।

हुएनत्संग पौतुस नगर के पास के एक ऊँचे पर्वत पर गया।
वह लिखता है—यहाँ उसने नीले पत्थर को काटकर बनाई हुई
भीम या दुर्गा की एक मूर्ति देखी। जिसके दर्शन करने दूर-दूर से
यात्री आते थे। पर्वत के नीचे उसने एक महेश्वर का मन्दिर भी
देखा जहाँ शरीर में राख लगाये हुये हिन्दू संन्यासी पाग्रुपत पूजा

के लिये त्राते थे। यहाँ से वह पाणिनी के जन्म-स्थान सलातुर में गया था।

उद्यान अर्थान् काबुल के चौतरफ के देश के संघारामों को हुएनत्संग ने उजाड़ पाया। सिन्धु नदी को पार करके वह छोटे तिब्बत में पहुँचा। वहाँ के विषय में वह लिखता है— "वहाँ सड़कें ऊँची-नीची और बहुत ही ढलुवाँ हैं, गुफाएँ अन्धकारमय हैं। कहीं रस्सों और कहीं फैले हुए लोहे के सिक्कड़ों द्वारा नालों को पार करना पड़ता है। खंदकों के आर-पार हवा में लटके हुए पुल हैं।

हुएनत्संग तिब्बत से तत्त्रशिला और सिंहपुर में गया, जो कि काश्मीर राज्य के आधीन थे। सिंहपुर में उसे श्वेताम्बरी और दिगम्बरी लोग मिले। उनके विषय में लिखता है—"उनके सिद्धाँतों के नियम अधिकांश बौद्ध-सिद्धान्तों से लिये गये हैं। अपने पूज्य-देव महावीर की मूर्ति को वे चोरी से तथागत अर्थात् बुद्ध की श्रेणी में रखते हैं। उसमें केवल कपड़े का भेद रहता है, सुन्दरता में वह बिल्कुल एक-सी होती है।" हुएनत्संग का विचार था कि जैनियों का सम्प्रदाय कुछ बौद्धों के जुदा होने से बन गया है।

वह तिखता है—काश्मीर का घेरा १४०० मील है और उसकी राजधानी ढाई मील लम्बी और एक मील चौड़ी है। यहाँ की जलवायु ठएडी और कठोर है। यहाँ के लोग भीतर चमड़े के कपड़े और ऊपर सफ़ेद पदुए पहनते थे। वहाँ के लोग हल्के, तुच्छ, निर्वत और कायर स्वभाव के होते हैं। उनका चेहरा सुन्दर होता है, पर वह पक्के धूर्त होते हैं। पर वे विद्या-प्रेमी और सुशिचित

होते हैं। वहाँ १०० संघाराम ऋौर ४०० सन्यासी थे। काश्मीर में ऋब तक कनिष्क का यश फैला हुआ था।

हुएनत्संग कनिष्क के विषय में लिखता है-"चुद्ध के निर्वाण के ४०० वर्ष बाद गान्धार का राजा कनिष्क राजगद्दी पर बैठा। उसके राज्य का यश दूर-दूर तक फैला। उसने दूर-दूर के देशों को अपने आधीन किया।" इससे सिद्ध होता है कि कनिष्क अशोक के ३०० वर्ष उपरान्त अर्थात् ७५ ई० में हुआ। यह तिथि हमारी दी हुई तिथि तथा शाका सम्वत् से मिलती है। हुएनत्संग कनिष्क के समय में हुई उत्तरी-बौद्धों की सभा के विषय में लिखता है-"वहाँ ४०० त्र्यर्हत् एकत्रित हृए थे। उन्होंने तीन टीकाएँ बनाईं — १.--उपदेश शास्त्र--जिसमें सूत्रपिटक की एक टीका की है। २-विनय विभाषा-शास्त्र-जिसमें विनयपिटक की टीका की है। ३--- ऋभिधर्म विभाषा-शास्त्र-जिसमें;ऋभिधर्मिपटक की व्याख्या है। वह कनिष्क के विषय में लिखता है कि चीन के अधीनस्थ राजा इस भारत-सम्राट् के पास अपने विश्वासी आदमी भेजते थे। वह उनके साथ बड़े आदर का बर्ताव करता था। उसने उनके रहने के लिए रावी और सतलज के बीच का देश नियत किया था। चीनी लोगों ने भारत में नाशपाती और शक्तालू का प्रचार किया था। इसी-लिये रापतालु का नाम चीनानी और नारापाती का नाम 'चीन राजपुत्र' रक्खा गया था ।"

हुएनत्संग ने बौद्धों के शत्रु मिहिरकुल के विषय में लिखा है— "कुछ शताब्दि पूर्व मिहिरकुल ने रावी के पश्चिम साकल के नगर में अपना अधिकार जमाया। इस भयंकर मिहिरकुल ने ४ खरहों में पुजारियों तथा संघारामों को नष्ट करने की आज्ञा दी, जिससे उसका नामोनिशान भी न रहे, और उसने बौद्ध-धर्म के अन्त करने का निश्चय किया। इस प्रबल राजा ने मगध के राजा बाला-दित्य पर आक्रमण किया पर वहाँ वह पकड़ा गया और अपमान-पूर्वक फिर छोड़ दिया गया। वहाँ से वह काश्मीर गया और वहाँ राजदौह पैदा करके वहाँ के राजा को मारकर काश्मीर की गद्दी पर स्वयं बैठ गया। उसने गान्धार को विजय करके वहाँ के राजवंश को जड़ से उखाड़ डाला। बौद्ध-धर्म के स्तूपों और संघारामों को तहस-नहस कर डाला। इस अवसर पर उसने सिन्धु नदीं के तट पर तीन लाख मनुष्यों का वध किया। इसमें शायद कुछ अत्युक्ति हो, पर यह सिद्ध है कि मिहिरकुल बौद्धों का प्रवल विरोधी था।

हुएनत्संग सतलज के देश को देखकर बहुत प्रसन्न हुआ। वह लिखता है—"इस देश का घेरा ४०० मील और इसकी राजधानी का साढ़े तीन मील हैं। इस देश में अन्न, जल, सोना, चाँदी और रन्न आदि बहुतायत से पैदा होते हैं। यहाँ के लोग बड़े सदाचारी, नम्न, प्रसन्न, पुण्यात्मा और बौद्ध-धर्म पर विश्वास रखने वाले हैं। परन्तु संघारामों में बहुत कम पुजारी रहते हैं। मथुरा के देश का घेरा एक हजार मील है और यहाँ की राजधानी का घेरा चार मील ।यहाँ की जमीन बड़ी उपजाऊ है। यहाँ के लोग सुशील, नम्न, धर्म-प्रेमी और विद्या-प्रेमी हैं। यहाँ बीस संघारामों में लग-भग २००० पुजारी रहते हैं। वृत्त के तीनों महीनों यानी पहले, पाँचवं श्रौर नवं महानां के छ:-छ: वृत्त करनेवाले दिनों में स्तूपों की पूजा करते हैं, वे लोग श्रपनी रक्षजटित पताकाश्रों को खड़ी करते हैं। बहुमूल्य छातों के भुएड जालों की तरह दीख पड़ते हैं। धूप का धुश्राँ वादल की तरह उठता है, वृष्टि की तरह फूल वर्षाय जाते हैं, सूर्य श्रौर चन्द्रमा उसमें इस भांति छिप जाते हैं, मानो घाटियों पर बादलों से डक लिये गये हों। देश का राजा, मन्त्री श्रौर बड़े-बड़े लोग इन धर्म-कार्यों में बड़े उत्साह के साथ भाग लेते हैं।

थानेश्वर के राज्य के विषय में वह लिखता है—"इस राज्य का घेरा १४०० मील और इसकी राजधानी का ४ मील है। यहाँ का जलवायु अच्छा और जमीन उपजाऊ है। इसकी राजधानी प्राचीन कुरुचेत्र के युद्ध-स्थल के निकट है।"

महाभारत के युद्ध के विषय में वह लिखता है—"दो राजाओं ने पाँचों खरुडों की परस्पर में बाँट लिया और यह घोषणा की कि जो कोई भी इस भावी युद्ध में मारा जावेगा,वह मुक्ति प्राप्त करेगा। वहाँ लकड़ियों की तरह मृतकों के ढेर लग गये और उनकी हड्डियों से आज भी सर्वत्र वह भूमि ढकी हुई है।"

हुएनत्संग फिर 'श्रष्टनु' (उत्तरी द्वार) के राज्य में त्राया, जिसके पूर्व में गंगा त्रीर उत्तर में हिमालय था त्रीर जिसका १२०० मील का घेरा था। यही प्राचीन कुरु लोगों की भूमि थी। विस्तृत समुद्र की तरह लहराती हुई गंगा की लहरों को देखकर हुएनत्संग त्राश्चर्यान्वित हुत्रा। मितपुर (पश्चिमी रहेलखण्ड) जिस का घरा १२०० मील था, उसका वर्णन करने के बाद उसने गंगा के उद्गन स्थान मायापुरी (हरिद्वार) का वर्णन किया है। वह लिखता है—"इस नगर का घरा ४ मील है। नगर से थोड़ी ही दूर पर गंगा के तट पर एक विशाल मन्दिर है, जहाँ अनेकों चमत्कार किये जाते हैं। उसके बीच में एक तालाब है, जिसके तट कारीगरी के साथ पत्थर के बने हैं। उसमें से गंगा एक नहर के द्वारा बहाई गई है, पञ्जाब के लोग उसे 'गंगा द्वार' कहते हैं। गंगा को लोग असंख्य पाप धोनेवाली मानते हैं। यहाँ हमेशा हजारों लोग दूर-दूर से जल-स्नान करने के लिये आते हैं। इस उद्धरण से स्पष्ट पतीत होता है कि हरिद्वार सातवीं शताब्दि में ही हिन्दुओं का एक प्रसिद्ध तीर्थ बन गया था।

हुएनत्संग हिमालय के नीचे के देश ब्रह्मपुर का वर्णन करता है कि—"वहां सोना बहुत मात्रा में निकलता है। वहाँ बहुत काल तक कियाँ ही शासन करती रही हैं इसलिए वह कियों का राज्य कहलाता है। शासक की का पित राजा कहलाता है। पर वह राज-काज के विषय में कुछ नहीं जानता। पुरुष केवल युद्ध का प्रबन्ध करते श्रीर भूमि जोतते हैं। यह वर्णन निस्सन्देह हिमालय के नीचे के देशों की पहाड़ी जातियों का है। इन लोगों में श्रव तक भी एक की का श्रनेक पितयों के साथ विवाह करने की रीति प्रचलित है।

अन्य कई देशों में होता हुआ हुएनत्संग कान्यकुब्ज में आया, जिसे दो हजार वर्ष की सभ्यता का सत्कार प्राप्त था। क्योंकि जब मगध असभ्य आदिम वासियों का राज्य था, उस समय पाँचालों ने अपनी सभ्यता में उन्नति की थी। यद्यपि मगध ने विंबसार, अजातशत्रु, चन्द्रगुप्त तथा प्रतापी अशोक आदि राजाओं के समय में सर्वोच्चता प्राप्त की थी, किन्तु ई० सन् के कुछ ही शताब्दियों बाद कान्यकुब्ज ने पुनः अपना महत्व प्राप्त किया और वह गुप्त सम्राटों का प्रधान देश हो गया। शीलादित्य द्वितीय की सभा इसी कान्यकुब्ज में हुई थी।

हुएनत्संग ने कान्यकुब्ज के राज्य के विषय में लिखा है कि—
"इसका घरा ५०० मील है। इसकी राजधानी ४ मील लम्बी और
१ मील चौड़ी थी। नगर के चारों खोर खाई खाँर खामने-सामने
हह खाँर ऊँचे बुर्ज थे। यहाँ के लोग मुखी खाँर सम्पन्न थे। वे
विद्या-प्रेमी, कुलीन, निष्कपट खाँर सज्जन थे, कामदार और
चमकीले बस्न पहिनते थे। उनकी शुद्ध भाषा की प्रसिद्ध बहुत दूरदूर तक फैली हुई थी। ये लोग धर्म-विषय पर बहुत वाद-विवाद
करते थे। यहाँ बौद्धों और हिन्दुओं की संख्या भी समान थी।
बौद्धों के १०० संघाराम और १०००० पुजारी थे,हिन्दुओं के २००
मन्दिर और कई हजार पुजारी थे।

श्रपने साधारण नियम को छोड़ कर हुएनत्संग ने कान्यकुब्ज के इतिहास का वृत्तान्त लिखा है। वह कहता है कि—"कान्य-कुब्ज का पहिला राजा प्रभाकर वर्द्धन था, उसके बाद उसका बड़ा पुत्र राज्यवर्द्धन राजा हुन्या, परन्तु सुवर्ण (बंगाल) के राजा शशॉंक (नरेन्द्र गुप्त) ने उसे हराकर मार डाला। उसके मन्त्रियों ने उसके छोटे भाई हर्षवर्धन को शीलादित्य के नाम से गद्दी पर बैठाया।" हुएनत्संग इस शीलादित्य से मिला और उसने इसका बड़ा आदर सत्कार किया। यह शीलादित्य द्वितीय था। शीलादित्य प्रथम हुएनत्संग के ६० वर्ष पूर्व हुआ था। शीलादित्य द्वितीय ने ६१० से ६४० तक राज्य किया। शीलादित्य द्वितीय एक बलशाली राजा था। उसने ४००० हाथियों २००० घुड़सवारों और ४०००० पैदल सिपाहियों की सेना एकत्रित की और छः वर्षों के अन्दर उसने सारे पंजाब को अपने आधीन कर लिया। वह बोद्ध धर्मावलम्बी था। उसने अनेकों स्तूप, संघाराम, दान शालायें, चिकित्सालय बनवायें और वह हर पाँचवें वर्ष बौद्धों के धार्मिक त्यौहार पर एक बड़ा भारी जन-समूह एकत्रित करता था और बहुत दान देता था।

हुएनत्संग जब नालन्द में कामरूप के राजा के साथ एक संघाराम में ठहरा हुआ था, तब शीलादित्य ने राजा से यह कहला भेजा—"मैं चाहता हूँ, तुम उन विदेशी श्रमण के साथ जो कि नालन्द के संघाराम में आपके अतिथि हैं, इस समृह में तुरन्त आओ।" हुएनत्संग कामरूप के राजा के साथ शीलादित्य के पास गया। शीलादित्य ने उससे उसके देश के विषय में बहुत-से प्रश्न पूछे और उसके दिये हुए उत्तरों से बहुत खुश हुआ। शीलादित्य ने उस समृह को एकत्रित करके लाखों मनुष्यों के साथ गंगा के दिश्यों किनारे से और कामरूप के राजा ने गंगा के उत्तरी किनारे से यात्रा की और वे लोग ६० दिन में कान्यकुन्ज पहुँचे। तब बीस

देशों के राजा जिन्हें शीलादित्य ने त्राज्ञा दी थी, त्रापने-त्रापने देश के प्रसिद्ध अमणों, बाह्यणों, प्रवन्धकर्त्तात्रों तथा सैनिकों-सहित वहाँ एकत्रित हुए। यह वास्तव में राजकीय धार्मिक समृह था। शीलादित्य ने गंगा के पश्चिमी खोर एक संघाराम और पूर्व की श्रीर एक १०० कीट ऊँचा बुर्ज बनवाया श्रीर उसमें मनुष्याकार की एक बुद्ध की स्वर्ण-मूर्ति स्थापित की और उस मास की अर्थात् वसन्त-ऋतु के तीन मास के पहली तिथि से २१ वीं तिथि तक श्रमणों और ब्राह्मणों को समान रीति से भोजन कराता रहा। सङ्घाराम से लेकर राजमहल तक सारा स्थान तम्बुत्रों श्रीर गाने वालों के खेमों से सञ्जित था। बुद्ध की एक छोटी मूर्ति सजे हुए हाथी पर रक्खी जाती थी और शीलादित्य उस मूर्ति की बाँई श्रोर श्रीर कामरूप का राजा दाहिनी श्रीर पाँच-पाँचसी युद्ध के हाथियों के साथ चलते थे। शीलादित्य चारों स्रोर मोती, सोना, चाँदी तथा फूल फेंकता जाता था। तब मूर्ति को स्नान कराकर स्वयं शीलादित्य उसे अपने कन्धे पर रखकर पश्चिम के बुर्ज पर ले जाता था और उसे रेशमी वस्त्र तथा रत्नजटित त्राभूषण पहिनाता था। भोजनादि कें उपरान्त विद्वानों का शास्त्रार्थ होता और फिर शाम के वक्त राजा अपने भवन में चला जाता था। इस प्रकार नित्य-प्रति मूर्ति निकाली जाती थी। अन्त में समाप्ति के दिन बुर्ज में आग लग गई।

हुएनत्संग तो इस घटना का इस प्रकार वयान करता है कि— "शीलादित्य को बौद्ध-धर्म में रत देखकर ब्राह्मणों ने बुर्ज में आग लगा दी और उसे मारने का प्रयत्न किया।" लेकिन हुएनत्संग एक कट्टर बौद्ध था, इसिलये ब्राह्मणों पर किये गये उसके इस आरोप को मानते वक्त बहुत सावधानी से काम लेना चाहिये।

इन वृत्तान्तों से ज्ञात होता है कि उस समय भारतवर्ष एक ही सम्राट् के अधीन अनेकों राज्यों में विभाजित था। हिन्दू और बौद्ध-धर्मावलम्बी दोनों ही राजा दोनों धर्म के पिएडतों का समान-रूप से सत्कार करते थे और इनमें वाद-विवाद प्रायः मित्र-भाव से होता था। उस समय बौद्ध लोग धार्मिक त्यौहारों पर उत्तर-कालीन हिन्दु औं की भांति धूम-धाम से उत्सव करते थे और बौद्ध-धर्म बी उन्नति को देखकर ब्राह्मण लोग जलते थे और निरन्तर दो शताब्दियों के प्रयास के बाद उन्होंने बौद्ध-धर्म को परास्त किया।

श्रयोध्या के विषय में वह लिखता है कि—"श्रयोध्या के राज्य का घेरा १००० मील का है श्रीर वह धन-धान्य, फल-फूलों से भरा हुआ है। यहाँ पर १०० सङ्घाराम और तीन हजार श्रर्हत् हैं।"

हयमुख राज्य में होते हुए हुएनत्संग प्रयाग या इलाहाबाद में श्राया। वह लिखता है—"इस राज्य का घेग तीन हजार मील है, यहाँ की पैदाबार बहुत है। यहाँ के लोग सुशील, विद्याव्यसनी श्रोर कट्टर हिन्दू हैं। वे बौद्ध-धर्म का सत्कार नहीं करते।" श्रान्त में उसने इलाहाबाद के उस बड़े वृज्ञ का भी वर्णन किया है, जो श्राज भी यात्रियों को श्रज्ञयवट के नाम से दिखाया जाता है। वह दोनों नदियों के संगम पर मरने वाले मनुष्यों का वर्णन करता है—'दोनों नदियों के संगम पर प्रति दिन सैकड़ों मनुष्य स्नान करके मरते हैं। इस देश के लोग समभते हैं कि जो मनुष्य स्वर्ग में जाना चाहे वह एक चावल के दाने पर उपवास रखकर श्रपने श्रापको जल में डुबा दे। वहाँ नदी के बीच में एक बड़ा भारी स्तंभ है, जिस पर चढ़कर लोग डूबते हुए सूर्य को देखते हैं।"

कौशाम्बी जहाँ बहुधा बुद्ध ने उपदेश दिया था उसके विषय में हुएनत्संग लिखता है—"यह एक अब तक भरा पूरा नगर था, इसका घेरा १२०० मील था, चात्रल और ऊख यहाँ पर बहुत पैदा होता था, यहाँ कं लोग बद्यपि कठोर और उजह कहे जाते हैं फिर भी वे सच्चे और धार्मिक थे। श्रावस्ती अब ऊजड़ गई थी। इस राज्य का घेरा १२०० मील था। गौतम का जन्म-स्थान कपिलवस्तु भी अब खंडहर हो गया था। इस देश का घेरा ५०० मील था, इसमें क़रीब १० उजाड़ नगर थे। राजभवन का खंडहर तीन मील के घेरे में था। यहाँ पर कोई राजा नहीं था, प्रत्येक नगर ने अपने-अपने सरदार नियत कर लिये थे। गौतम का मृत्यु स्थान कुशीनगर भी इसी प्रकार उजाड़ था। इलाहाबाद श्रीर हरिद्वार की तरह बनारस भी हुएनत्संग के समय तक हिन्दुऋों का एक धर्म-स्थान था। इस देश का घेरा ८०० मील था। राज-धानी ४ मील लम्बी और १ मील चौड़ी थी। यहाँ के लोग समृद्ध विद्वान् श्रौर धार्मिक थे। यहाँ के ३० संघारामों के ३००० पुजारी और १०० मन्दिरों के १०,००० पुजारी थे। विशेषतः बनारस में महेश्वर की पूजा होती थी, कुछ लोग बाल कटवा कर नंगे रहकर और शरीर में भभूत लगा कर पुनर्जन्म की निवृत्ति के लिये

तपस्यात्रों की साधना किया करते थे। बीस देव मन्दिरों के बुर्ज श्रीर दालान नकाशीदार पत्थर श्रीर लकड़ियों के बने थे। सब मन्दिर बृत्तों की छाया में थे। यहां एक महेश्वर की १०० फीट ऊँची एक तांबेकी गंभीर श्रौर तंज-पूर्ण मृर्ति थी जो सचमुच जीवित-सी जान पड़ती थी। नगर के उत्तर पूर्व के स्तूप के सामने एक दर्पण की भांति उज्ज्वल और चमकदार लोह-स्तंभ था उसका धरातल वर्क की भांति चिकना और चमकीला था। वरुण नदी से दो मील पर मृगदाय का विशाल संघाराम था जहां बुद्ध ने पहले-पहल अपना धर्म प्रकाशित किया था। इसके आठ भाग थे। खरखहर बुर्ज तथा उसके आगे निकले हुये वालाखानों और गुफाओं में बहुत ही उत्तम काम था। इस बड़े घेरे के बीच में एक २०० फीट ऊँचा बिहार था जिसकी सीढ़ियाँ ईटों की ख्रौर नींव पत्थर की थी, इसकी छत पर एक सुनहला द्याम का फल बना हुन्या था। बिहार के बीचों-बीच एक बुद्ध की मनुष्याकार मूर्ति थी जोकि धर्म के पहिये को चला रही थी। यह मूर्ति इस स्थान के लिये बहुत उपयुक्त थी जहाँ कि उस महान् उपदेशक ने अपने धर्म के पहिये को पहले-पहल चलाया था।

अन्य स्थानों में होते हए हएनत्संग वैशाली में आया। इस राज्य का घेरा १३०० मील का था पर इसकी राजधानी खण्डहर होगई थी। यहाँ का जलवायु अच्छा, लोग शुशील और सबे हैं। संधाराम अधिकाँश खरडहर हैं उनमें बहुत कम सन्यासी हैं।

हुएनत्संग विज्जयनों का लिच्छवियों से जुदा उल्लेख करता

है,परन्तु वास्तव में विष्जयन श्रीर लिच्छवी एक ही थे। बल्कि यां कहना चाहिये कि लिच्छवी लोग विष्जयनों की श्राठ, जातियों में से एक थे।

हुएनत्संग फिर नैपाल गया। पर वहाँ के लोगों के विषय में उसकी अच्छी सम्मति नहीं है। वह कहता है कि वहाँ के लोग कुरूप, कोधी, कठोर, सूठे और विश्वास-घातक हैं।

नैपाल से फिर यह वैशाली लौटा। श्रौर गंगा को पार करके वहाँ से मगध में पहुँचा जोकि उसकी पिवत्र मण्डली से भरा हुश्रा था। उसने जो १२ पुस्तकें लिखी हैं उनमें से पूरी दो पुस्तकें उन कथा श्रों, दृश्यों तथा पिवत्र चिह्नों के विषय में हैं जिन्हें उसने मगध में पाया था।

मगध का राज्य एक हजार मील के घेरे में था। दीवारों से घिरे नगरों की बजाय करनों की बस्ती ज्यादा थी। यह देश उपजाऊ, नीचा श्रीर नम था इस कारण बस्ती ऊँची भूमि पर थी। बरसात में जब सारा देश पानी से भर जाता था, तब लोग नावों द्वारा बाहर श्राते-जाते थे। लोग खुशील, विद्या-प्रेमी श्रीर बौद्ध थे। वहाँ ५० संघाराम श्रीर १०,००० श्राईत् थे। श्रीर दस देव मन्दिर थे।

पाटलीपुत्र श्रव विल्कुल उजड़ चुका था। केवल नींव ही देख पड़ती थी। हुएनत्संग ने श्रशोक, महेन्द्र, नागार्जुन श्रीर श्रश्वचोष के यिषय में तथा उन स्तूपों, बिहारों श्रीर स्थानों के विषय में जिन का सम्बन्ध बुद्ध के जीवन-चरित्र से हैं, बहुत कुछ वर्णन किया है।

वहाँ से वह फिर गया को गया, जहाँ केवल ब्राह्मणों ही के १००० घर थे । वहाँ से वह प्रसिद्ध बोधिवृत्त और उसके पास के बिहार में गया, जो लगभग १६० या १७० फीट ऊँचा था ऋौर बहुत ही सुन्दर बेल-बूटों से भरा हुआ था। कहीं-कहीं गुथे हुए मोतियों की मृतियाँ बनी हुई थीं श्रीर कहीं स्वर्गीय ऋषियों की मृतियाँ। इन सब के चारों तरक एक तांबे का सुनहला आमलक फल था और उसके निकट ही महाबोधि सङ्घाराम की बड़ी इमारत थी, जिसे एक लंका के राजा ने बनवाया था। उसकी छ: दीवारें थीं और तीन खएड ऊँचे बुर्ज थे। यह रक्ता के लिये तीस या चालीस फ़ीट ऊँची दीवारों से घिरा हुआ था। वह लिखता है-"इसमें शिल्पकार ने ऋपनी पूरी चतुराई खर्च की है। बेल-बूटे बड़े ही सुन्दर रंगों के हैं। बुढ़ की मृर्तियाँ सोने और चाँदी की बनी हुई और रत्नजटित हैं। स्तूप ऊँचे और बड़े हैं और उनमें सुन्दर काम हैं।"

बोधिवृत्त के निकट के स्थानों को, जब तक भारतवर्ष में बौद्ध-धर्म का प्रचार रहा, बौद्ध लोग पित्रत्र सममति थे। प्रति वर्ष चातु-मीस की समाप्ति पर सब स्थानों से हजारों-लाखों धार्मिक पुरुष यहाँ पर एकत्रित होकर सात रात तक वे लोग इस जिले में म्रमण करते, धूप जलाते, पूजा करते, गाते-बजाते ख्रीर फूलों की वर्षा करते थे। इससे एक नई बात का पता चलता है कि उस समय के लोग भी वैसे ही धूम-धाम, प्रसन्नता ख्रीर बाह्याडम्बर से उत्सव मनाते के, जैसे कि उत्तरकालीन हिन्दू। इसके बाद हुएनत्संग सम्राट् विम्बसार और अजातशातु के समय की मगध की राजधानी राजगृह में आया, जो अब धीरे-धीरे खर्डहर हो रहा था और आबादी बिल्कुल कम हो गई थी। उसने वहाँ उस स्थान को देखा, जहाँ पहिली सभा काश्यप के सभापितत्व में हुई थी। काश्यप ने उस समय कहा था—"आनंद जो निरन्तर तथागत के शब्दों को बरावर सुनता था, सूत्रिपटकों को संग्रहीत करें। और मैं (काश्यप) धर्मिपटकों को संग्रहीत कहाँगा।" वर्षा-ऋतु के तीन मास व्यतीत होने पर त्रिपिटक का संग्रह समाप्त होगया।

फिर हुएनत्संग नालन्द के महाविद्यालय में आया, जहाँ कई हजार सन्यासी विद्याध्ययन करते थे। उनके विषय में वह लिखती है—''वे लोग बड़े ही योग्य त्रीर बुद्धिमान मनुष्य थे। भारतवर्ष के सब देश उनका सत्कार करते और उनके आदेशानुसार चलते हैं। गूढ़ विषयों पर प्रश्नोत्तर करने के दिन काफी नहीं हैं, ऋतः प्रातःकाल से लेकर रात्रि तक वे लोग शास्त्रार्थ में लगे रहते हैं। वृद्ध और युवा परस्पर एक-दूसरे को सहायता देते हैं। जो लोग त्रिपिटक के प्रश्नों पर शास्त्रार्थ नहीं कर सकते, उनका सत्कार नहीं होता और वे लजा के मारे अपना मुँह छिपाने को विवश होते हैं। इसलिए भिन्न-भिन्न देशों से विद्वानों के भुरू उने-मुरू अपनी शङ्का-समाधान के लिये यहाँ आते हैं और, जो शीवता से शास्त्रार्थ में प्रसिद्धि पाना चाहते हैं। बहुत-से मनुष्य अपने-को भूठ-मूठ नालन्द् के विद्यार्थी बताकर इधर-उधर जाकर प्रसिद्धि पाते हैं।"

डा० फर्ग्यूसन साहब का यह कथन ठीक है कि जिस प्रकार मध्यमकाल में फ्रान्स के लिये क्षनी और क्लेग्लों थे, वैसे ही मध्यकाल में फ्रान्स के लिये क्षनी और क्लेग्लों थे, वैसे ही मध्यकाल में भारत में सच्ची विद्या का केन्द्र नालन्द था। वहीं से अन्य देशों में विद्या का प्रचार होता था। दोनों धर्मों की सब बातों में जैसी अद्भुत समानता है, वैसे ही दोनों धर्मों की सब रीतियों के अविष्कार और व्यवहार में बौद्ध लोग ईसाइयों से पाँच शताब्दि पहले रहे।

नालन्द का बड़ा बिहार जहाँ पर कि विश्वविद्यालय था, उसी के योग्य था। शकादित्य, बुद्धगुप्त, तथागत गुप्त और बालादित्य इन चार महान् राजाओं ने मिलकर इस विश्व-विख्यात विशाल इमारत को बनवाया था। इस इमारत के बन जाने पर इसमें एक वड़ी भारी सभा हुई, जिसमें कि दो दो हजार मील की दूरी से हजारों आदमी एकत्रित हुए थे। इसके बाद कई राजाओं ने इसके आस-पास कई बिहार बनवाये, जिनमें बालादित्य का बनवाया हुआ बिहार सबसे सुन्दर था। वह तीन सौ फीट ऊँचा था और सुन्दरता, बड़ाई और बुद्ध की स्थापित मूर्ति में वह बोघि वृत्त के नीचे के बड़े बिहार की समानता रखता था।

मगध से हुएनत्संग हिरएय पर्वत के राज्य में श्राया, जिसे जनरल किनंघम ने मुंगेर निश्चित किया है। इस राज्य का घेरा ६०० मील श्रौर यहाँ की जमीन बहुत उपजाऊ थी। राजधानी के निकट मुँगेर के गरम मोते थे, जिनमें से बहुत-सा धुश्राँ श्रौर भाप निकलती थी। चम्पा जो श्रंग के पूर्वी-बिहार की राजधानी थी,

आजकल के भागलपुर के निकट थी। इस राज्य का घेरा प्र०० मील और भूमि समतल तथा उपजाऊ थी। राजधानी की दीवारें दस फीट ऊँची और एक ऊँचे चबूतरे पर थीं।

श्रान्य कई स्थानों में होता हुत्रा हुएनत्संग पुन्द्रवा पुन्द्रवर्धन में श्राया, जो श्राजकल का उत्तरी बङ्गाल है। यह राज्य ६०० मील के घेरे में था, उन्नमें घनी बस्ती थी। बस्ती के बीच-बीच में बारा, बसीचें, लता, सुल्म, तालात्र श्रादि थे, भूमि चौरस श्रीर उपजाऊ थी। यहाँ २० सङ्घाराम श्रीर २०० पुजारी थे, भिन्न-भिन्न सम्प्रदायों के लगभग १०० देव-मन्दिर थे। यहाँ नंगे निर्प्रत्थ लोग सबसे श्राधिक थे।

पूर्व की ओर ब्रह्मपुत्र नहीं के उस पार कामरूप का प्रवल राज्य था, जिसका घरा १००० मील था। इस राज्य में आधुनिक आसाम, मनीपुर, कवार, मैमनसिंह और सिलहट सब सिम्मिलित थे। यहाँ की भूमि उपजाऊ थी। नारियल और दूसरे फल बहुतायत से होते थे। निद्यों या बाँच का जल कस्बों के चारों और बहुता था। यहाँ का जलवायु कोमल और लोग ईमानदार थे। बे कुछ नाटे और पील रंग के होते थे, पर वे क्रोधी होते थे। उनकी भाषा मध्य भारतवासियों से भिन्न थी। उन लोगों की स्मरण्यशक्ति तेज थी और वे लोग पढ़ने में दत्तचित थे। वे लोग बौद्ध-धर्म को नहीं मानते थे, वे देवों की पूजा करते थे। यहाँ लगभग १०० देव मिन्दर थे, वहाँ एक भी बौद्ध-संघाराम नहीं था। राजा यहाँ का बाह्मण था और उसका नाम भास्कर वर्म्मन था और उसे कुमार

की पदवी थी । इसी राजा ने ही क्षन्नौज के प्रतापी महाराजा शीलादित्य से हुएनत्संग का परिचय कराया था।

कामरूप के दिल्लाण में समतन या पूर्वी-बंगाल था। इस राज्य का घेरा ६०० मील था। यहाँ की राजधानी ४ मील के घेरे में थी। यहाँ के लोग नाटे, काले, बिलष्ट, विद्यानुरागी थे। ये बातें पूर्वी-बंगाल के लोगों में आज तक पाई जाती हैं। यहाँ ३० संघाराम और दो हजार संन्यासी थे। मन्दिर लगभग १०० थे, नंगे निर्धन्थ असंख्य थे।

इसके बाद हुएनत्संग नाम्नित्त देश (तुमुलुक देश) में गया जिसे कि आज कल दक्षिण पश्चिमी बंगाल कहते हैं और जिसमें आधुनिक मिदनापुर भी सिम्मिलित है। यह राज्य ३०० मील के घेरे में था, इसकी राजधानी एक बन्दरगाह था। यहाँ के लोग बिल्ष्ट, फ़ुर्तीले, शूरवीर और साथ-ही-साथ जल्दबाज थे। यहाँ समुद्र कुछ देश के भीतर घुस आया था। यहाँ हीरे, गोती, रक्ष आदि अमूल्य वस्तुएँ एकत्रित होती थीं। यहाँ १० संघाराम और ४० देवमन्दिर थे।

इसके बाद हुएनत्संग 'कर्ण सुवर्ण' का वर्णन करता है जोिक आजकल पश्चिमी-बंगाल और मुर्शिदाबाद समभा जाता है। इसी देश के राजा शर्शोंक ने कन्नौज के राजा शीलादित्य के वड़े-भाई को हराया और मार डाला था। इस राज्य का घेरा २०० मील था। यहाँ के लोग सुशील, समृद्ध और विद्या-प्रेमी थे। यहां १० संघाराम और ४० देव मन्दिर थे। इन वृत्तान्तों से पाठकों को भली भांति ज्ञान हो गया होगा कि उस समय खास बंगाल (विहार और उड़ीसा को छोड़कर) पाँच बड़े-बड़े राज्यों में विभाजित था। १—उत्तरी बंगालमें 'पुन्द्र-राज्य'। २—आसाम और उत्तर पश्चिम बंगाल में 'कामरुप-राज्य'। ३—पूर्वी बंगाल में 'समतत-राज्य'। ४—दित्तिग्-पश्चिमी बंगाल में 'ताम्रलिपि-राज्य'। और ४—पश्चिमी बंगाल में 'कर्णसुवर्ग-राज्य' था। हुएनत्संग का उत्तरी भारतवर्ष का वृत्तान्त बंगाल के साथ समाम होता है।

श्रव त्रागे हुएनत्संग द्त्रिणी भारतवर्षका वर्णन करता है-उद्रवा अर्थात उड़ीसा का राज्य १४०० मील के घेरे में है। उसकी राजधानी आधुनिक जयपुर के पास पाँच मील के घेरे में थी। वहाँ की जमीन बड़ी ही उपजाऊ थी। उसमें सब प्रकार के श्रन्न, फल-फूल और बहुत से अद्भुत वृत्त पैदा होते थे। परन्तु यहाँ के मनुष्य असभ्य थे। उनका रंग पीलापन लिए हुए काला था। यहाँ की भाषा मध्य भारत से भिन्न थी। पर ये लोग बड़े विद्या-प्रेमी थे। जब बौद्ध-घर्म भारतवर्ष के श्रन्य स्थानों से उजड़ गया था तब यही देश उसकी रत्ता का स्थान था। यहाँ लगभग १०० संघाराम ऋाँर १०,००० सन्यासी थे। यहाँ देव-मन्दिर सिर्फ ४० थे। उड़ीसा पहले ही तीर्थ स्थान हो गया था । यद्यपि वहाँ उस समय तक पूरी का मन्दिर नहीं बना था। इस देश भी दिच्चिए-पश्चिम सीमा पर पथत एक बड़े पर्वत पर 'पुष्पिगिरी' नामक एक विशाल संघाराम था। कहते हैं कि इस संघाराम के पत्थर के स्तूप में एक अद्भुत

प्रकाश मिलता था। दूर-दूर के यात्री यहां आ-आ कर सुन्दर कार्चोंची के छाते भेंट करते थे। चे गुम्बज के सिरे पर गुलदान के नीचे रक्खे जाते थे और वे पत्थर में सूइयों की तरह खड़े रहते थे। इस तरह मंडा गाड़ने की रीति आजतक जगन्नाथ में प्रचलित है। दिल्ला-पिरचम की ओर एक चित्र नाम का बड़ा भारी बन्दर गाह था। यहाँ के न्यापारी बड़ें दूर-दूर के देशों की यात्रा करते थे। विदेशी लोग यहाँ पर आते-जाते और ठहरते थे। नगर की दीवार हड़ और ऊँची थी। यहाँ हर प्रकार की बहुमूल्य बस्तुएँ मिलती थीं।

उड़ीसा के दिल्लाए-पश्चिम में चिल्क भील के तट पर कान्योध का राज्य था। यहाँ के निवासी श्रूरवीर, सच्चे और उद्योगी थे, पर वे काले और मैले थे। लिखन में मध्य भारतवर्ष के अच्चर काम में लाते थे, पर इनका उच्चारण बिल्कुल भिन्न था। यहाँ के निवासी हिन्दू थे, यहाँ बौद्ध-धर्म का अधिक प्रचार नहीं था। यह जाति बड़ी ही अबल थी। अपने भुजबल से वह आस-पास के प्रान्तों पर शासन करती थी। समुद्र-तट पर रहने के कारण लोगों को बहुत-सी क्रीमती वस्तुएँ मिल जाती थीं। लेन-देन में ये लोग मोती और कौड़ियों को काम में लाते थे। बोम्स को खींचने के लिये यह लोग हाथियों को काम में लाते थे।

इस राज्य के उत्तर-पश्चिम में एक बड़े जंगल के पार कालिंग का प्राचीन राज्य था इस राज्य का घेरा १०० मील था, इसकी राजधानी ४ मील के घेरे में थी। यहाँ बहुत-संघने जंगल थे, जिन में जंगली हाथी रहते थे। यहाँ के लोग यद्यपि जोशीले, उजडु और असभ्य थे, पर वे अपनी बात के पक्के और विश्वासपात्र थे। यद्यपि हुएनत्संग के समय में किलंग की ऐसी दुरवस्था होगई थी, परन्तु पाठकों को स्मरण होगा कि मेगास्थिनी ज के समय में किलंग का राज्य एक प्रवल महा-माम्राज्य था। किलंग का राज्य बंगाल से लेकर गोदावरी के मुहाने तक समस्त ममुद्र-तट तक फैला हुआ था। उसकी प्रवलता का स्मरण अब तक बना हुआ था। हुएन- त्संग कहता है—

"प्राचीन काल में किलंग राज्य की वस्ती बहुत घनी थी। लोगों के कन्धे एक-दूसरे से रगड़ खाते थे। रथ के पहिये की धुरी एक-दूसरे रथ की धुरी से टकराती थी।" यद्यपि अब किलंग का प्रभुत्व नहीं रहा था, किर भी यहाँ की जातियों में एक प्रकार की राजकीय एकता थी।

किंग के उत्तर-पश्चिमी जंगलों श्रीर पहाड़ियों में होकर कोशल का मार्ग था, जो श्राधुनिक बरार का देश है। इस देश का घेरा १००० मील श्रीर इसकी राजधानी का घेरा मील था। यहाँ बस्ती बहुत घनी थी। यहाँ के लोग जोशील, बहादुर, लम्बे, काले, कट्टर श्रीर सच्चे थे। उनमें से कुछ लोग हिन्दू श्रीर कुछ लोग बौद्ध थे। इन दिच्छी कोशलों के सम्बन्ध में जिन्हें अवध के कोशलों से भिन्न समक्ता चाहिये. हुएनत्संग प्रसिद्ध बौद्ध प्रन्थ-कार नागार्जुन श्रीर राजा सद्धह का वर्णन करता है, जिसने एक चट्टान को कटवाकर उसमें सङ्काराम बनवाया था। काहियान और हुएनत्संग दोनों ने स्वयं इस मठ को नहीं देखा, पर दोनों ने इसका वर्णन किया है। वे लिखते हैं—"इस चट्टान में एक गड्डा करवाया और उसमें एक सङ्घाराम बनवाया। लगभग दो मील की दूरी पर उन्होंने सुरंग खुदवाकर एक ढका हुआ मार्ग खोला। इस प्रकार इस चट्टान के बीच खड़े रहने से बिल्कुल कटी हुई चट्टानों और लम्बे बरामदों के बीच, जिनमें नीचे चलने के लिए गुफाएँ और उपर चढ़ने के लिये गुम्बज बने हैं, खरडदार इमारत को देख सकते हैं, जो कि पाँच खरड उँची है। प्रत्येक खरड में चार दालान तथा घिरे हुए बिहार हैं। एक दफा इस सङ्घाराम के पुजारी परस्पर लड़ पड़े और इसके निचटारे के लिए राजा के पास पहुँचे। ब्राह्मणों ने इसे अच्छा अवसर देखकर संघाराम को बरबाद कर दिया और उस स्थान की गठबन्दी कर दी।"

फिर हुएनत्संग आन्ध्रों के प्राचीन देश में आया, जिन्होंने ईसा के कई शताब्दियों पहले दिल्ला भारत में अपने राज्य और सभ्यता की उन्नित की थी और मगध तथा समस्त भारत पर शासन किया था। सातवीं शताब्दि में उसकी प्रधानता उज्जयनों और गुप्तों के हाथ में चली गई थी। अब इनका राज्य केवल ६०० मील के घेरे में था, जहाँ २० संघाराम और २० मन्दिर थे।

इस देश के दिच्चण में 'धनकटक' अर्थात् आन्ध्रों का बड़ा देश था, जिसका घेरा १२०० मील का था। इसकी राजधानी द मील के घेरे में थी, जिसे कि आजकल बैजवाड़ा कहते हैं। भूमि उपजाऊ और फसल बहुत थी, परन्तु इस देश का बहुत-सा भाग बियाबान था, बस्तियाँ बहुत कम थीं, जंगल-के-जंगल सुनसान और उजाड़ पड़े थे। यहाँ के लोग पीलापन लिये हुए काले थे। वे कट्टर, जोशीले और विद्या-प्रेमी थे। सैंकड़ों प्राचीन मठ उजाड़ और खरडहर हो गये थे। केंवल ६० मठों में सन्यासी रहते थे। यहाँ पर १०० मन्दिर थे और उनके बहुत-से पूजने वाले थे। हुएनत्संग लिखता है—"नगर के पूर्व और पश्चिम ओर हो विशाल मठ हैं, जो पूर्व शिला और अपर शिला के नाम से विख्यात हैं। इन मठों को किसी राजा ने बुद्ध के सम्मानार्थ बनवाया था। उस ने विशाल घाटी में गड्डा खुदवाया, सड़कें बनवायीं और पहाड़ी मार्ग खुलवाये थे।"

डा० फर्ग्यूसन सन् १७६६ में अमरावती में निकले हुए स्तूप के विषय में कहते हैं—िक यही वह पश्चिमी मठ है। डा० वर्जेस मठ के पत्थरों पर खुदे हुए लेखों के आधार पर इस स्तूप को दूसरी शताब्दी का निश्चित करते हैं।

बड़े आन्ध्र देश के द्विण-पश्चिम में एक चीला का राज्य था जोकि ४०० मील के घेरे में था। यहाँ बस्ती थोड़ी थी, जंगल और उजाड़ होने के कारण डाकू यहाँ खूब ऌट मचाते थे। यहाँ के निवासी दुराचारी और निर्दय थे।

इसके दिश्वण में द्राविड़ों का राज्य था। इसका घेरा १२०० मील का था। इसकी राजधानी विशाल 'काञ्चीपुर' थी। जो आज कल काञ्चीवरम के नाम से पुकारी जाती है। यहां पर १०० संघा-राम और १०,००० पुजारी थे। द्राविड राज्य के दिच्या में मलयकूट का राज्य था, जिसे डा॰ वर्नेल ने कावेरी नदी के डेल्टा से मिलाया है। यहाँ के लोग काले, वीर, जोशीले, विद्याव्यसनी और व्यापार कुशल थे। इस देश के दिच्या में मलय पर्वत के दिच्या भाग थे, जहाँ कपूर और चन्दन होता था। इस पर्वत-श्रग्णी के पूर्व में पोटलक पर्वत था, जहाँ बुद्ध महात्मा अवलोकितेश्वर ने, जिनकी पूजा चीन, जापान और तिब्बत में उत्तरी बौद्ध करते हैं—कुछ समय तक निवास किया था।

हुएनत्संग यद्यपि लंका में नहीं गया, परन्तु उसने वहाँ का सब वृत्तान्त लिखा है। उसने महेन्द्र के विषय में श्रीर श्रन्य कई वृत्तान्त श्रीर दन्तकथाएँ तथा कथाएँ लिखी हैं। वह लिखता है—

''लंका में १०० मठ और २०,००० पुजारी थे। वहाँ पर रत्न और मोती अधिक पाये जाते हैं।"

द्राविड़ों से उत्तर की ओर यात्रा करता हुआ हुएनत्संग कोकन में आया, जो १०,००० मील के घेरे में था। यहाँ के लोग यद्यपि काले, क्रोधी और जंगली थे, पर वे विद्या का सम्मान करते थे।

कोकन के उत्तर-पश्चिम एक भयानक जंगल के पार १००० मील के घेरे में महाराष्ट्र का बड़ा देश था। यहाँ के लोग बड़े बीर सच्चे, पर कठोर और बदला लेने वाले थे। वे उपकृत होकर गुलाम और अपमानित होकर जान के गाहक हो जाते थे। निर्वल की सहायता में वे अपनी जान तक लड़ा देते थे। अपने शत्रु को वह पहले ही सूचना दे देते और फिर दोनों शक्तों से सुसन्जित होकर लड़ते थे। अगर कोई सेनापित युद्ध में हार जाय तो उसे वे दएड न देकर श्वियों का कपड़ा देकर निकाल देते हैं, जिससे वह स्वयं व्यवनी मृत्यु का उपाय करें। इतका राजा चित्रिय है, उमका नाम पुलकेशी था। उन दिनों पुलकेशी की कार्य-कुशलता और न्याय-शीलता की धाक चौतरफ थी। हुएनत्संग के समय में यद्यपि महाराज शीलादित्य (द्वितीय) ने पूर्व से लेकर पश्चिम तक की जातियों को विजित किया था, पर एक इसी जाति ने उनकी श्राधीनता स्त्रीकार न की । शीलादित्य ने सब दिशायों से उत्तम-उत्तम सैनिकों को एकत्रित करके एक प्रवल सेना बनाई और इस वीर जाति को अपने आधीन करने के लिये उस पर आक्रमण किया । पर यह जाति उसके श्राधीन नहीं हुई । इस युद्ध में पुल-केशी ने शीलादित्य को हराया श्रौर मानी मरहठों की स्वतन्त्रता को क़ायम रक्खा। उसी प्रकार हजार वर्ष उपरान्त पुलकेशी के एक उत्तराधिकारी ने उत्तरी-भारत के सम्राट श्रीरंगजैब का सामना किया। त्रीर मरहठों की खोई हुई स्वतन्त्रता त्रीर प्रवलता की पुनकृजीवित किया । जब मुगलों और राजपूतों का पतन होगया, तब भी ये ही मरहठे अंग्रजों से लड़े थे।

महाराष्ट्र देश की पूर्वी सीमा पर एक बड़े भारी पर्वत पर बने हुए विशाल संवाराम का वर्णन करते हुए हुएनत्संग ने लिखा है— "यह संवाराम एक अन्धकारमय घाटी में बना हुआ है, इसके कमरे और दालान चट्टानों के सामने फैले हुए हैं, प्रत्येक चट्टान के पीछे चट्टान और आगे घाटी है।" ये प्रसिद्ध एजेएटा की गुफायें हैं। वह फिर लिखता है—"इसके अतिरिक्त वहाँ एक सौ फीट

ऊँचा बिहार है, उसके बीच में पत्थर की ७० फीट ऊँची एक बुद्ध की मूर्ति है। इसके ऊपर सात मंजिलका एक पत्थर का चँदोवा था, जो देखने में निराधार दिखता था।"

महाराष्ट्र के पश्चिम में या उत्तर-पश्चिम में एक मरुकच्छ का देश था। इसका घेरा ४० मील का था। यहाँ की भूमि ऊसर थी, ऋतः ममुद्री मार्ग से ही यहां ऋत पहुँचता था।

फिर हुएनत्संग ने मालवे के प्राचीन देश का वृत्तान्त लिखा है—"यह देश विद्या क लिये प्रसिद्ध हैं। यहां के ऐतिहासिक प्रंथों में लिखा हुँचा है कि मेरे ( हुँएनत्संग के ) ६० वर्ष पहले यहां का राजा शीलादित्य था। यह प्रथम शीलादित्य था, जिसने ४४० ई० से ६०० ई० तक राज्य किया। यह सम्भवतः प्रतापी विक्रमादित्य का उत्तराधिकारी था।"

जिस शीलादित्य को हुएनत्संग ने क़न्नौज में देखा था, वह शीलादित्य द्वितीय था। इसने ६१० से ६४० ई० तक राज्य किया।

हुएनत्संग के समय मालवे में सौ संघाराम श्रौर सौ ही मन्दिर थे। तब हुएनत्संग श्रटाली श्रौर कच्छ होता हुआ वल्लभी में श्राया, जहां एक सौ से भी ज्यादा करोड़पित थे। फिर वह सौराष्ट्र, गुजरात, सिन्ध श्रौर मुलतान में गया श्रौर वहां से फिर उसने श्रपने देश को प्रस्थान किया।

श्रव हम हुएनत्संगकी डायरी के कुछ श्रंशों को यहाँ पर देंगे, जिनसे कि तत्कालीन राज्य-प्रणाली और लोगों के श्राचार-ज्यवहार पर अच्छा प्रकाश पड़ता है— 'देश की राज्य-प्रणालो उपकारी सिद्धान्तों पर निर्भर होने के कारण शासन-रीति सरल है। राज्य की श्राय चार मुख्य भागों में केंटी हुई है। एक भाग राज्य का प्रबन्ध चलाने श्रीर यञ्चादि के लिये है। दूसरा भाग मन्त्री, प्रधान श्रीर श्रन्य राज-कर्मचारियों की श्रार्थिक सहायता के लिये है। तीसरा भाग चड़े-बड़े योग्य मनुष्यों क पुरस्कार के लिये है श्रीर चौथा भाग धार्मिक पुरुषों को दान करने के लिये है। राज्य-कर बिल्कुल हल्के हैं। श्रिधकांश लोग भूमि जोतते-बोते हैं, उन्हें उपज का छठा भाग कर की भांति देना पड़ता है। ज्यापारी लोग बड़ी दूर-दूर वाणिज्य के लिये श्राते-जाते हैं। नदी-मार्ग तथा सड़कें बहुत थोड़ी चुँगी पर खुले हैं। जब कभी राज-कार्य के लिये मनुष्यों की जरूरत पड़ती है, तो उनसे काम लिया जाता है, पर उनकी पूरी मजदूरी दी जाती है।"

"सैनिक लोग सीमा-प्रदेश की रक्षा करते हैं श्रीर वे उपद्रवी लोगों को दण्ड देने के लिये भेजे जाते हैं। वे लोग रात्रि के वक्त घोड़ों पर सवार होकर राजमहल के चौतरफ पहरा भी देते हैं। सैनिक लोग कार्य की श्रावश्यकतानुसार रक्खे जाते हैं। उन्हें कुछ द्रव्य देने की प्रतिज्ञा की जाती है श्रीर प्रकट रूप से उनका नाम लिखा जाता है। शासकों, मन्त्रियों, दण्डनायकों तथा कर्मचारियों को निर्वाह के लिये भूमि दी जाती है।"

उपर के वृत्तान्त से विदित होता है कि भारतवर्ष की प्राचीन रीति के अनुसार सब कर्मचारियों को उनकी सेवा के लिए भूमि दी जाती थी। हुएनत्संग ने जो राजा की निजी सम्पत्ति लिखी है उससे उसका तात्पर्य सब राज्य से हैं। पर ऐसे गाँव या भूमि को छोड़कर जो किसी मनुष्य या मठ को सदा के लिए दे दी गई हो, अथवा जो राज कर्मचारियों के लिए नियत हो। शान्ति और युद्ध में राज्य का तथा राजा के घर का व्यय राजा की सम्पत्ति तथा कर की आय से किया जाता था।

लोगों के चाल व्यवहार के विषय में हुएनत्संग उनके सीवेपन तथा सचाई की आदरणीय साची देता है। वह लिखता है—

"वे लोग स्वभावतः गम्भीर, सच्चे और आदरणीय हैं। हर किस्म के व्यवहार में वे निष्कपट और न्याय करने में गम्भीर हैं, वे लोग दूसरे जन्म में प्रतिफल पाने से डरते हैं और इस संसार की वस्तुओं को तुच्छ सममते हैं। वे धोखेबाज अथवा कपटी नहीं हैं और अपनी शपथ अथवा प्रतिज्ञा के सच्चे हैं।"

यही सच्ची सम्मित मेगस्थिनीज के समय से लेकर अब तक के विचारवान यात्रियों की रही है, जिन्होंने हिन्दुओं को उनके घरों और गाँवों में देखा है और जो उनके नित्य कमों और प्रति-दिन के व्यवहारों में सिम्मिलित हुए हैं। उन आधुनिक अँग्रेजों में, जो भारतवर्ष के लोगों में हिल-मिलकर रहे हैं, ऐसे ही एक निरीक्षक कर्नल स्लीमेन साहब हैं। कर्नल साहब कहते हैं—"गाँव में रहने वाले स्वभावतः अपनी पंचायतों में हदता से सत्य का साथ देते हैं। मेरे सामने सैकड़ों ऐसे अभियोग हुए हैं—जिनमें मनुष्य की स्वाधीनता, सम्पित और प्राण्य उसके भूठ बोल देने पर निर्भर रहे हैं, परन्तु उसने भूठ बोलना स्वीकार नहीं किया।"

#### : १३:

#### बुद्ध गया

भारतवर्ष में गया का बौद्ध-मिन्दर वौद्ध-धर्म का एक सबसे घड़ा स्मृति चिह्न है। हिन्दुम्तान में यों तो बौद्धों के चार मुख्य तीर्थ स्थान हैं—(१) किपलवस्तु—जहाँ बुद्ध का जन्म हुआ था, (२) बुद्ध गया—जहाँ बुद्ध को बुद्धत्व प्राप्त हुआ था, (३) श्रावस्ती—जहाँ बुद्ध ने सबसे एहले अपने धर्म का प्रचार किया था, (४) कुसीनगर—जहाँ बुद्ध ने निर्वाण प्राप्त किया था।

इन चारों में बुद्ध-गया का सबसे बड़ा भारी महत्व है। कहा जाता है कि बुद्ध ने अपने निर्वाण के समय अपने समस्त अनु-याइयों को यह आदेश दिया कि वह इस स्थान के दशेन करते रहें।

इस मन्दिर का निर्वाण वुद्ध के २३६ वर्ष बाद सम्राट् अशोक ने किया था। और मन्दिर को सुरिच्चत रखने के लिये उसके चारों तरफ एक मजवृत पत्थर की चहारदीवारी बनवा दी थी, जिसके खरडहर अब भी देखने को मिलते हैं।

बहुत काल तक तो यह मिन्दर मगध के राजाओं की आधी-.
नता में रहा। जब मुसलमानों की शक्ति बढ़ी और उन्होंने भारत-वर्ष पर आक्रमण किया और बिहार उनके दखल में आ गया, तब १२०० ईस्वी में बिख्तयार खिलजी ने इस मिन्दर को विध्वंस करा दिया। इसके बाद बहुत काल तक यह स्थान खण्डहर के रूप में पड़ा रहा। ऋशोक ने जहाँ पर यह मन्दिर बनवाया, वहाँ एक महान् प्राम था, जोकि टकर राज्य की ऋमलदारी में था।

बिखतयार स्निलजी के त्र्याक्रमण के बाद यद्यपि यह स्थान उजाड़ हो गया था, परन्तु बौद्ध लोग तो बराबर इसके दर्शन के लिये त्राते ही रहते थे। फ़ाहियान सन जैसे प्रमुख यात्रियों ने भी इसके दर्शन किये थे।

सन् १७२७ में महमूदशाह ने इस मन्दिर के तत्कालीन महन्त को दो गाँव इनायत किये, जो कि मन्दिर के नजदीक थे। श्रीर एक सनद भी लिख दी थी।

१६ वीं शताब्दि के अन्त में ब्रह्मा के राजा मिन डूनमिन ने बहुत-से रुपये खर्च करके मन्दिर की मरम्मत करवाई और उसको अपने अधिकार में ले लिया। भूतपूर्व महन्त ने अपने अधिकार उन्हें दे दिये और फिर से वहाँ बुद्ध पुजारी रहने लगे। लेकिन पीछे जब भारत-सरकार और बर्मा के राजा में लड़ाई हुई और धीवा पकड़ा गया तथा बर्मा-सरकार के कब्जे में आ गया, तब बौद्ध-मन्दिर पर भी सरकार ने कब्जा कर लिया। इसके बाद बराबर यह कोशिश की जाती रही कि इस मन्दिर की मरम्मत कराई जाय। प्रियसन साहब गया के मजिस्ट्रेट ने भी सरकार को मरम्मत के लिये लिखा था।

जब बर्मा के राजा ने बौद्ध-मन्दिर की मरम्मत शुरू कराई तो माचीन बोधि-वृद्ध के नीचे से मिट्टी हुटाने से वह गिर गया। उस समय किनघम साहब ने वहाँ दो पीपल के पेड़ लगा दिये। आज बौद्ध लोग उसी पीपल की पूजा करते हैं।

जब बर्मा के राजा ने मन्दिर की मरम्मत की आज्ञा ली थी, तब शर्त यह थी कि कोई नया काम शुरू न किया जाय, सिर्फ मरम्मत ही की जाय। सन् १८०० में बाबू राजेन्द्रपाल ने बर्मी कारीगरों का काम देखने के लिये बौद्ध गया की यात्रा की और उनकी रिपोर्ट पर एप्रिल मास में काम बन्द कर दिया गया।

उसी साल फिर जब बर्मा के राजा क्रॅमेज अफसरों की अध्यत्तता में मरम्मत का काम कराने को सहमत होगये तो मि० सी० ए० मिल्स की अध्यत्तता में काम शुरू हुआ। सन् १८०६ में मि० वर्गलर ने सरकार को बर्मी कारीगरों की लापवाही की शिकायत की तो सरकार ने मरम्मत का काम अपने हाथों में ले लिया और उसकी मरम्मत पूरी होगई। इस प्रकार मरम्मत में दो लाख रुपया खर्च हुआ। मरम्मत हो जाने के बाद प्रियसन साहब ने सरकार से यह पूछा कि यह मन्दिर पी० डब्ल्यू० डी० के अधिकार में कब आयगा? सरकार ने उनको जवाब दिया कि सन १८८१ ई० १ अप्रैल को पी० डब्ल्यू० डी० के अधिकार में ले लिया जायगा। ठीक समय पर सरकार ने मन्दिर को पी० डब्ल्यू० डी० के अधिकार में दे दिया और तब से यह पी० डब्ल्यू० डी० के अधिकार में है। और बराबर मरम्मत होती रहती है।

इसके बाद जब अनागरिक धर्मपाल ने इस मन्दिर की यात्रा की तो बनके मन में धार्मिक विचार पैदा हुए। श्रीर उनका यह विचार हुआ कि इस मिन्दर पर बौद्धों का अधिकार होना चाहिए। उन्होंने कोलम्बो में महा बुद्धसिमित स्थापित की और बृहुत-सी लिखा-पढ़ी के बाद सरकार ने महा बौद्ध-सिमित के मन्त्री को विश्रामागार के दो कमरों की तालियाँ दे दी और फिर वहाँ बौद्ध-भिद्ध रहने लगे और पूजा-अर्चना करने लगे। महन्तजी में और अनागरिक पाल में मेल हो गया। एक चाएडाल कन्या मिन्दर के सहन को साफ किया करती थी। बौद्ध-भिद्ध रात-दिन मिन्दर में रहते थे और आराधना करते थे। इसके बाद एक बड़ी भारी सभा पटना में हुई और इस बात की कोशिश की गई कि इस मिन्दर को सर्वथा बौद्धों के आधीन कर लिया जाय। थोड़े ही दिनों मेंबूढ़े महन्तजी मर गये और नवीन महन्त गई। पर बैठे तो उनसे बौद्धों की अनबन होगई।

इस के बाद जापान में एक ७०० वर्ष पुरानी मृतिं अनागरिक धर्मपाल को मिली। जिसकी स्थापना उन्होंने मन्दिर की दूसरी मिल्लिल पर करने का विचार किया। लेकिन अनागरिक धर्मपाल का यह इरादा जब महन्त जी को माल्म हुआ तो वह बड़े क्रोधित हुए और उनमें भगड़ा हुआ। परिणाम यह हुआ कि मुक़दमा फौजदारी हो गया और उसमें महन्तजी के तीन चेलों को एक-एक महीने की सजा और १००-१०० रुपये जुर्मान का हुक्म हुआ। हाईकोर्ट में अपील दायर हुई तो यद्यपि अपराधियोंकी सजा बन्द हो गई परन्तु यह स्पष्ट रहा कि यह मन्दिर बोद्धों का हैं और इस पर बौद्धों ही का अधिकार रहना चाहिये। थोड़े दिनों बाद जापान से मि० श्रोकाकोरा हिन्दुस्तान श्राये श्रीर उन्होंने मन्दिर के श्रास-पास जमीन खरीदकर जापानी विश्रा-मागार बनाने की चेष्टा की। उन्होंने बौद्ध-गया में स्वामी श्रद्धानन्द श्रीर सिवता देवी से बात की श्रीर वहाँ एक "जापानी हिंदू-संघ" खोलने का विचार किया। सरकार को यह बात माल्म हुई श्रीर उसने जाना कि इसमें एक महान् राजनैतिक षड्यन्त्र है तो उसने बौद्धों को वहाँ से निकालने का हुक्म दे दिया।

लार्ड कर्जन वायसराय थे, उन्होंने एक कमीशन नियत किया, जिसके सदस्य जिस्टस सुरेन्द्र नाथ और हरप्रसाद शास्त्री थे शास्त्री जी ने बौद्धों के पच्च में और मि० जिस्टस ने विपच्च में मत दिये। रिपोर्ट पर सरकार ने बौद्ध-गया से बौद्धों को निकलने का हुक्म दे दिया। ओकाकोरा का विचार ज्यों-का-त्यों रह गया।

इसके बाद महन्त ने मन्दिर पर दीवानी मुक़दमा दायर किया और उन दोनों विश्रामागार के कमरों पर से भी बौद्धों का अधिकार हट गया और सारे मन्दिर पर महन्त का अधिकार हो गया।

इस वक़्त मन्दिर पर महन्त ही का अधिकार है, और इसमें कोई शक नहीं कि उनकी पूजा विधि बौद्धों की पूजा-विधि से भिन्न है। बौद्धों को वहाँ पूजा करने से रोका जाता है।

यद्यपि साम्प्रदायिकता का जमाना नहीं है फिर भी यह वास्त-विक बात है कि वह मन्दिर बौद्धों का है, श्रतः उस पर बौद्धों ही का श्रिधकार होना चाहिये। वहाँ प्रति वर्ष सैंकड़ों बकरे काटे जाते हैं श्रीर चिड़ियों का शिकार किया जाता है।

# नालन्दा विश्व-विद्यालय उदय, श्रस्त श्रौर पुनर्दर्शन

गुप्तकाल भारतवर्ष का स्वर्ण-युग कहा जाता है। नालन्दा विश्व-विद्यालय का पूर्ण विकास उसी युग में हुआ था। तब में लगातार सात सौ वर्ष तक क्रमशः गुप्त, वर्धन और पालवंशों क राजाओं के संरक्षण में यह विश्व-विद्यालय ज्ञान का केन्द्र बना रहा। यहीं से ज्ञान की वह ललकार उठी थी—वह 'शृण्वन्तु विश्वं अमृतस्य पुत्राः' की उत्साहवर्धक पुकार।

इस विश्वविद्यालय के अन्तर्राष्ट्रीय स्वरूप का अनुमान हम इसी बात से कर सकते हैं कि चीन, तिब्बत, तुर्किस्तान, सिंहल आदि सुदूर देशों के विद्यार्थी ज्ञानार्जन करने के लिए यहाँ आते थे। इसके इतिहास में भारतवर्ष का लगभग सात सौ वर्षों का इतिहास छिपा हुआ है। आज भी संसार के बिरले ही विश्व-विद्यालय इतने दीर्घकालीन जीवन का दावा कर सकते हैं। यह सब केवल यहाँ के तेजस्वी भितुओं के आत्म-त्याग का प्रभाव था। विक्रमकी तेरहवीं शताबिद में, देश के दुर्दिन में,इस महाविद्यालय का संहार हुआ था। पर इसकी उज्ज्वल कीर्ति का प्रकाश छिपने वाली चीज न थी।

बीसवीं विक्रमीय शताब्दि के प्रारंभिक काल में इसके कुछ प्राचीन चिह्नों के दर्शन हुए। ज्योंही प्रसिद्ध चीनी यात्री हुएनत्संग की यात्रात्रों का विवरण प्रकाशित हुन्ना, त्योंही विद्वानों को इसके महत्व का अनुभव हुआ। विक्रम-सम्वत् १६१८-१६ में किनंघम साहब की खोज के प्रभाव से माल्म हुआ कि जहाँ इस समय पटना जिले का 'बड़गाँव' नामक प्राम है, वहीं प्राचीन नालन्दा बसा हुआ था। फिर क्या था, वहाँ चीन, जापान, तिब्बत, बर्मा, सिहल आदि देशों के तीर्थयात्री आने लगे। इसके बाद ही लन्दन की 'रायल एशियाटिक सोसाइटी' ने हिन्दुस्तान के पुरातत्व-विभाग द्वारा 'बड़गाँव' में खुदाई का प्रबन्ध कराया श्रीर प्रान्तीय संप्रहालय में वहाँ से प्राप्त हुई सभी चीजों को सुरचित रखने की अनुमति दी। सम्वत् १६७२ में यहाँ खुदाई शुरू करने के लिये प्रसिद्ध पुरातत्वज्ञ डाक्टर स्पूनर भेजे गये। तब से आज तक ख़दाई का काम जारी है और अभी इसके पूरा होने में कई साल लगेंगे। इस खुदाई में यहाँ की इमारतों की भव्यता प्रकट होती है। कई बहुमुल्य चीजें मिलती जा रही हैं। इस प्रकार भारतवर्ष के बोद्ध-कालीन इतिहास को पूर्ण करने की बहुत सी चमत्कारपूर्ण सामग्री उपलब्ध होती जा रही है।

### . 'नालन्दा' की खोज

'बड़गाँव' राजगृह से लगभग आठ मील उत्तर की ओर है। पटना जिले के बिहार शरीफ कस्ये से लगभग छः मील दिल्ला है। बख्तियारपुर बिहार लाइट रेलवें के नालन्दा नामक स्टेशन से यह लगभग ढाई मील है। यहाँ किन घम ने दो शिलालेख पाये थे, जिन में इस स्थान का 'नालन्दा' नाम उल्लेखित है। हुएनत्संग के वर्णन के अनुसार 'नालन्दा' बोध-गया के पिवत्र बोध-गृत्त से सात योजन अर्थात् उनचास मील और राजगृह से तीस 'ली' अर्थात् कोई पाँच मील उत्तर है। 'बड़गाँव' के सम्बन्ध में यह दूसरी प्रायः ठीक निकली है। हाल की खुदाई में भी यहाँ ऐसे शिलालेख मिले हैं। जिनपर 'नालन्दा' नाम खुदा है। कई ऐसी-ऐसी मुहरें मिली हैं, जिन पर स्पष्ट 'श्री नालन्दा महाविहारीय आर्थ-भिन्नुसंघस्य' लिखा हुआ है। आधुनिक नाम 'बड़गाँव' शब्द यहाँ की एक भग्न इमारत पर जमे हुए 'चड़' (बट) गृत्त से व्युत्पन्न हुआ है।

### 'बड़गाँव' श्रौर 'नानन्द'

किन्तु इधर हाल में 'बड़गाँव' से कुछ उत्तर हटकर पूर्व की खोर चार-पाँच मील की दूरी पर 'नानन्द' नामक एक गाँव का पता चला है। 'नानन्द' भी 'नालन्दा' का विकृत रूप जान पड़ता है। यहाँ भी दूर तक विस्तीर्ण खरडहर हैं, कई प्राचीन जलाशय भी हैं। हुएनत्संग का बतलाया हुँ आ 'दूरी का हिसाब' भी इस स्थान के सम्बन्ध में बड़गाँव से अधिक ठीक उत्तरता है। 'नानन्द' राज गृह से लगभग ४ मील की ही दूरी पर है। भमावस्था में पड़े हुए यहाँ के एक बिहार में स्थित बुद्ध की एक बड़ी मूर्ति, बैठी हुई मुद्रा में मिली है। उसके ऊपर कुछ लेख भी हैं। प्रसिद्ध पुरातत्वज्ञ श्री काशीप्रसाद जायसवाल ने उसे पढ़ा है; पर उससे किसी महत्वपूर्ण बात का पता नहीं चलता। श्री > P. C. S. ने इस विषय में

कुछ जाँच-पड़ताल भी की है। आपका तो यह अनुमान है कि यथार्थ में 'नानन्द' ही असल 'नालन्दा' है। 'बङ्गाँव' तो नालंदा हो ही नहीं सकता। 'बड़गाँव' जिसकी व्युत्पत्ति ब्रायडले साहब ने बिहार प्राम से बतलाई है, स्कन्दगुप्त द्वारा स्थापित बिहार प्राम है। यहाँ के संघारामों के संस्थापक वही होंगे। किन्तु यह अभी त्रानुमान-ही-त्रानुमान है। इस सम्बन्ध में जो कुछ सामग्री मिल सकी है, वह वोर्नट साहब के पास जाँच के लिये भेजी गई है। देखें, वे किस निर्ण्य पर पहुँचते हैं। ऋसल में जब तक इस भाग में ख़ुदाई न हो, तब तक निश्चयात्मक रूप से कुछ कहना सम्भव नहीं है। जो हो, नानन्द के 'नालन्दा' होने की सम्भावनायें विश्वास रखते हुए भी हम यह मानने को तैयार नहीं कि बड़गाँव नालन्दा हैं ही नहीं। हम यह जानते हैं कि 'नालन्दा' महाबिहार में दस हजार विद्यार्थियों के रहने का प्रबन्ध था। यह सम्भव नहीं कि इतने ऋधिक विद्यार्थियों के रहने का स्थान, एक-डेढ़ मील में ही सीमित हो। उसके लिये चार-पाँच मील या इससे भी अधिक विस्तार का होना सम्भव है। इस प्रकार यदि निश्चयात्मक रूप से भी यह मान लिया जाय कि 'नानन्द' में ही 'नालन्दा' बसा हुआ था. तो भी उसके विस्तार का 'बङ्गाँव' तक पहुँचना असम्भव नहीं हो सकता। नालन्दा, श्रमल में, बहुत विस्तृत प्रदेश था। श्रीर 'बड़गाँव' निस्सन्देह उसका एक श्रन्तस्थ भाग था। इसमें भ्रम या तर्क की कोई गुंजायश नहीं। इसके अनेक प्रमाणों में सबसे बड़ा प्रमाण तो यह है कि किनंघम साहब की खोज के

, बहुत पहले से 'बड़गाँव' के ही प्राचीन 'नालन्दा' होने का विश्वास प्रचलित था। विक्रम-सम्बत् १४६४ में रचित हंससोम के 'पूर्व-देशचैत्य परिपाटी' ग्रन्थ में नालन्दा के साथ उसके वर्तमान नाम 'बड़गाँव' का भी उल्लेख है। लिखा है—

"नालन्दे पार्डे चौद चौमास सुगाजि । होडा लोक-प्रसिद्ध ते बड़गाँव कहीजै । सोल प्रसाद तिहाँ श्रच्छै जिन विम्ब नमीजै।"

इस प्रकार यह प्रकट है कि विक्रम की सोलहवीं शताब्दि से भी पहले लोगों को यह मालूम था कि यह बड़गाँव उस प्राचीन "नालन्दा" का ही वर्तमान रूप हैं। प्राचीन नालन्दा की स्थिति वे भूले न थे, फिर भी इसमें सन्देह नहीं कि नानन्द में यदि खुदाई का काम जारी हो तो उससे हमारे नालंदा विषयक ज्ञान में अत्यन्त महत्वपूर्ण सत्य का विकास होगा। नालन्दा का उल्लेख कई बौद्ध-प्रंथों में भी हुआ है। शान्त-रचित का 'तत्व-संप्रह' कमलशील की 'तत्वसंग्रह पंजिका' तथा नालन्दा के पिख्डतों के और भी कई तान्त्रिक ग्रन्थ मिलते हैं।

नालंदा के वर्णन में उनसे विशेष सहायता नहीं मिलती। केवल 'श्रष्ट-साहस्त्रिका प्रज्ञापारमिता' श्रीर कुछ श्रन्य प्राचीन ग्रंथ जिनकी प्रतिलिपि पालवंशी राजाशों के समय में तैयार की गई थी—ऐसे हैं जिनसे कुछ विशेष सुचनायें मिलती हैं। पालिग्रन्थ महाबिहार की स्थापना के बहुत पहले की बातों का उल्लेख करते हैं। जब इस स्थान का सम्बन्ध स्वयं भगवान बुद्ध से था। इस सम्बन्ध में

हमें हुएनत्संग, इत्सिंग, बुकुंग ऋादि चीनी यात्रियों तथा तिब्बती 'तारानाथ' के विवरणों से ही विशेष सहायता मिलती है। श्रौर श्रव तो खुदाई में बहुत-से ऐसे शिलालेखादि भी मिले हैं, जिनसे महाबिहार-सम्बन्धी कई बातों पर प्रचुर प्रकाश पड़ता है। श्री महावीर स्वामी तथा उनके एक श्रेष्ठ श्रौर प्राचीन शिष्य इन्द्रभृति कें सम्बन्ध के कारण जैनी लोग भी श्रव उस स्थान को तीर्थ समभत हैं। 'सूत्रकृतांग' सरीखे कुछ जैन-प्रन्थों में नालन्दा का श्रच्छा वर्णन है, जिससे मालूम होता है कि ईसवी सन के पहले भी नालन्दा बहुत समृद्ध श्रीर समुत्रत नगर था। कल्पसूत्र में लिखा है कि यहाँ भगवान महावीर स्वामी ने चातुर्मास्य बिताया था। इतना ही नहीं, भगवान् बुद्ध ने 'संपसादनीयसुत्तं' श्रौर 'केवद्धसुत्त' का प्रवर्तन नालन्दा में ही किया था। हुएनत्संग ने लिखा है-इस स्थान पर एक प्राचीन आम्रवाटिका थी, जिसको ५०० व्यापारियों ने दश कोटि मुद्रा में मोल लेकर बुद्धदेव को समर्पित कर दिया। नालन्दा के 'लेय' नामक एक निवासी के धन, जन, यश श्रौर वैभव की बड़ी प्रशंसा थी। यहाँ के 'केवद्ध' नामक एक धनी सज्जन को हम भगवान बुद्ध के सामने नालन्दा के प्रभाव श्रीर पवित्रता की बड़ी बड़ाई करते हुए पाते हैं। 'श्रानन्द' के मत से तो नालन्दा पाटलिपुत्र से भी बढ़कर था, क्योंकि नालन्दा ही भगवान बुद्ध के निर्वाण के लिये उपयुक्त स्थान था, पाटलिपुत्र नहीं। इससे नालन्दा के पाटलिपुत्र से श्रधिक प्राचीन श्रौर श्रेष्ट होने का परिचय मिलता है। फ़ाहियान के अनुसार सारिपुत्त का जन्म-स्थान 'नाल' प्राम था। कुछ विद्वानों का खयाल है कि 'नाल' नालन्दा का ही चोतक है। यहीं बुद्धदेव से सारिपुत्त की भेंट हुई और भगवान् ने अपने प्रिय शिष्य की कठिनाइयों का समाधान किया। तिब्बती लामा तारानाथ के अनुसार यहीं सारिपुत्र ने अस्सी हजार अहतों के साथ निर्वाण प्राप्त किया। बड़गाँव में, हाल की खुदाई में, भूमि-स्पर्श मुद्रा में, भगवान् बुद्ध की एक मूर्ति मिली है, जिसमें आर्य सारिपुत्त और आर्य मौद्गल्यायन उड़ते हुए रूप में चित्रित हैं। ये दोनों भगवान् बुद्ध के प्रधान शिष्य थे। इन पवित्र संसगों के कारण नालन्दा बहुत प्राचीन समय से पुण्यस्थान माना जाता था। इसके अतिरिक्त यह 'राजगृह' से बहुत निकट है, जो बौद्धों का प्राचीन और प्रसिद्ध तीर्थ-स्थान है। मगध की राज-धानी पाटलिपुत्र भी इस स्थान से बहुत दूर नहीं है।

यहाँ की प्राकृतिक शोभा और शान्ति भो बड़ी चित्ताकर्षिणी थी। इस स्थान की इन्हीं विशेषताओं से आकृष्ट होकर एक महान उच्च आदर्श को लिए हुए आत्मन्नती वौद्ध भिच्छकों ने यहाँ नालन्दा महाबिहार की स्थापना की थी।

## महाविहार की स्थापना का काल निर्णय

परन्तु यह स्थापना कब हुई है, इस सम्बन्ध में मत भेद है। तारानाथ के अनुसार इसके सर्व प्रथम स्थापक अशोक थे। हुएन-त्संग ने भी लिखा है कि 'बुद्ध-निर्वाण के थोड़े ही दिन बाद यहाँ के प्रथम संघाराम का निर्माण हुआ, पर नालन्दा महाबिहार की इतनी अधिक प्राचीनता का कोई प्रत्यच प्रमाण अभी तक नहीं

मिला है। फ़ाहियान ने (सन् ६४८ के लगभग) नालन्दा का कोई उल्लेख नहीं किया है। उसने 'नालो' नामक एक स्थान का जिक्र किया है, जिसे कुछ लोग 'नालन्दा' का ही रूपान्तर सममते हैं। जो हो, यह तो स्पष्ट है कि उस समय नालन्दा में कोई ऐसा विशेष महत्व न होगा, जो फ़ाहियान को आकृष्ट करता। विक्रम की सातवीं सदी (सम्बत् ६८७-७०३) में हुएनत्संग आया था। उस समय नालन्दा महत्व और ख्याति की पराकाष्टा को पहुँचा हुँ आ था, इस बात के आधार पर यह अनुमान किया जाता है कि नालन्दा महा-बिहार की स्थापना फ़ाहियान के आने के बाद और हुएनत्संग के त्राने के पहले हुई थी--पाँचवीं और सातवीं सदी के बीच में। कनिंघम और स्पूनर ने पाँचवीं ईसवी सदी के मध्य में इसकी स्थापना का समय निश्चित किया है। मगध के राजा बालादित्य, जिन्होंने नालन्दा में एक उच्च बिहार का निर्माण कराया था। हूगाधिपति मिहिरकुल के समकालीन थे। मिहिरकुल सम्वत् ४७२ (सन् ४१४ ई०) में राज्य करता था। इसलिये बालादित्य का भी समय यही हुआ। विंसेन्ट स्मिथ के अनुसार बालादित्य का भी राज्य काल सन् ४६७ ई० से ४७३ तक होना चाहिये। बाला-दित्य के पहले उनके तीन पूर्वजों ने भी यहाँ संघाराम बनवाये थे, श्रीर उनमें शक्रादित्य सर्व प्रथम थे। इस तरह नालन्दा-महाबिहार की स्थापना का समय विक्रम की पाँचवीं सदी के उत्तराई में जान पङ्ता है। पर मेरा श्रनुमान तो यह है कि नालन्दा में बुद्ध के निर्वाण के कुछ समय बाद विश्व-विद्यालय की न सही, पर किसी विहार की स्थापना अवश्य हुई होगी। हुएनत्संग के कथन में जिसका समर्थन लामा तारानाथ भी करते हैं, तब तक बिल्कुल अविश्वास करना अनुचित हैं, जब तक खुदाई समाप्त न हो जाय, मेरा विश्वास है कि "नानन्द" नामक गाँव में अब यदि खुदाई का काम जारी किया जाय, तो बहुत सम्भव है कि नालन्दा की प्राचीनता के और अधिक प्रमाण मिलें।

#### महाबिहार के संस्थापक और संरचक

नालन्दा के प्रथम संघाराम के बनाने वाले राजा शकादित्य थे। हुएनत्संग के मत के अनुसार इनका समय ईसवी सन् की शताब्दि प्रथम में होना चाहिये। पर यह मत अन्य विद्वानों को मान्य नहीं हैं।

शक्रादित्य के पुत्र और उत्तराधिकारी बुद्धगुष्त राज ने प्रथम संघाराम के दिचिए। में, एक दूसरा संघाराम बनवाया। तीसरे राजा तथागत गुष्त ने दूसरे के पूर्व में एक तीसरा संघाराम बन-वाया। इसके उत्तर-पूर्व में बालादित्य ने एक चौथा संघाराम बन-वाया। उनके पुत्र यस्र ने अपने पिता के बनवाये हुए संघाराम के पश्चिम में एक और संघाराभ बनवाया। अन्त में फिर उनके संघा-राम के उत्तर में मध्य भारत के किसी एक राजा ने एक और संघाराम बनवा दिया। और इन सभी संघारामों को एक ऊँची वहार दीवारी से घिरवा भी दिया। इसके बाद भी अनेक राजा सुन्दर तथा भव्य निर्माण से, नालन्दा को सुशोभित करते रहे। रेवरेएड हिरास ने एक विद्वत्तापूर्ण लेख में उक्त चारों राजाओं के नाम को गुप्त-वंशीय प्रसिद्ध राजात्रों वा नामन्तर सिद्ध किया है उनका समीकरण इस प्रकार है।

> शक्रादित्य कुमारगुप्त (प्रथम) बुद्धगुप्त-राज स्कंदगुप्त तथागतगुप्त-राज पुरगुप्त बालादित्य-राज नरसिंह गुप्त

> > (१) गुप्तवंश

यद्यपि विद्वानों ने अभी इस समीकरण पर विशेष विचार नहीं किया है, तथापि इसकी सत्यता पर हमें सन्देह।नहीं । कम-से-कम यह तो सब को मानना पड़ेगा कि बालादित्य राजा और कोई नहीं नरसिंह गुप्त ही थे। नरसिंह गुप्त की मुद्रात्रों में बालादित्यकी उपाधि है। इसी तरह शकादित्य का प्रथम कुमार गुप्त होना सर्वथा सम्भव है। कुमार गुप्त की मुद्रात्रों पर महेन्द्रादित्य की उपाधि अङ्कित है। "महेन्द्र और शक्र" का अर्थ एक ही है। अतएव शक्राद्वित्य सम्भवतः कुमारगुप्त (प्रथम) के सिवा श्रौर कोई न थे। त्र्याचार्य वामन के ''काव्यालंकार सूत्रवृत्ति" में कुमार गुप्त के विद्यानुराग का उल्लेख है। उनके समय में गुप्तों का पराक्रम बड़ा ं प्रखरःथा । श्रतएव उनका नालन्दा महा-बिहार जैसे विद्या-केन्द्र का प्रथम स्थापक होना कोई :त्राश्चर्य की बात नहीं। उनके बाद उनके बंशज राजा मालन्दा की श्रीवृद्धि श्रीर संरच्या में दुत्त-चित्त रहे। ग्रुप्तवंशी राजाश्रों का समय भारतवर्ष का स्वर्ध ग्रुग कहा जाता है। उस समय देश बड़ा उन्नत्त और समृद्ध था। ऐसे समय में नालन्दा महा-बिहार की न्थापना होना सर्वथा स्वामा-विक है। यद्यपि ये राजा हिन्दू थे, तथापि इन्होंने श्रपने विद्या-प्रेम तथा धार्मिक सहिष्णुता से प्रेरित होकर महा-बिहार की स्थापना की श्रीर उसकी उन्नति करने में निरन्तर तत्पर रहे।

कुमारगुप्त (प्रथम) का एक शिलालेख भिन्न बुद्धमित्र द्वारा बुद्ध की एक मूर्ति के निर्माण का संस्मारक है। ऐसी दशा में यह बात सन्देहातीत जान पड़ती है कि इन पराक्रमी श्रीर विद्या-प्रेमी राजाश्रों द्वारा "नालन्दा" महा-बिहार का उत्तरोत्तर श्रभ्युद्य होता गया।

## (२) हर्षवर्धन

बालादित्य (नरसिंह गुप्त) के पुत्र वज्र (कुमारगुप्त द्वितीय) के बाद नालन्दा महा-बिहार के संरक्षकों में हुएनत्संग ने मध्यभारत के जिस राजा का उल्लेख किया है, वह सम्भवतः कन्नौज के हर्ष-वर्धन ही थे।

श्री हर्षवर्धन प्राचीन भारतवर्ष के एक प्रतिभाशाली एवं शक्ति-सम्पन्न नरेश थे। उनके राजत्वकाल में, जो ६०६ से ६४७ ईसवी तक माना जाता है, कन्नौज सर्वथा उन्नति के शिखर पर पहुँचा। उस समय पाटलिपुत्र का जो बौद्ध-काल से लेकर गुप्त-शासन पर्यन्त राजनीतिक तथा घार्मिक ज्ञान का केन्द्र माना जाता था, सूर्य अस्त हो चुका था। इसलिये, कन्नौज का कोई प्रतिद्वन्दी न होने के कारण वही नगर उत्तरीय भारत में सर्वश्रेष्ठ तथा सुरम्य माना जाने लगा। किन्तु हर्ष के शासन का महत्व केवल इतना ही

नहीं कि उन्होंने कन्नीज राज्य को चतुर्दिक विस्तृत किया श्रीर बौद्ध-धर्म में पुनः जागृति उत्पन्न की, इतिहास में उनकी ख्याति का मुख्य कारण यह भी है कि उनकी नीति बहुत ही उदार श्रीर हितकारी थी-उन्होंने विद्वानों का सम्मान बढ़ाया, ऋपनी प्रजा में शिक्ता का प्रचार किया। प्रसिद्ध चीनी यात्री ''हुएनच्वॉॅंग" के अनुसार हर्ष, भूमि-कर का चतुर्थांश तत्कालीन उच्च-कोटि के विद्वानों, प्रन्थकर्तात्रों तथा धार्मिक नेतात्रों को पुरस्कृत करते के लिये पृथक् रखते थे। इस प्रकार राजा से प्रतिष्ठा पाकर उन लोगों के उत्साह की वृद्धि होती थी-वे दत्तचित्त होकर पूर्ण ज्ञान प्राप्त करने ही में अपना कालत्तेप करते थे। जिसका उल्लेख 'हरली'-रचित ह्वानच्याँग के जीवन-चरित्र से यह भी विदित होता है कि हर्ष ने जयसेन के पांडित्य से प्रसन्न होकर उसको उड़ीसा के अस्सी नगरों का कर प्रदान किया था। किन्तु धन्य है जयसेन का श्रात्मत्याग कि उसने इस प्रचुर सम्पत्ति को भी श्रस्वीकृत कर दिया। उस समय जयसेन की कीर्ति पताका, उसकी विद्वता श्रौर धर्मनिष्ठा के कारण समस्त बौद्ध-संसार में फहरा रही थी।

'हर्ष' नालन्दा-विश्वविद्यालय के भी संरक्षक थे। वहाँ पर उन्होंने एक सुन्दर मन्दिर का निर्माण कराया, जो पीतल की चादरों से श्राच्छादित था। नालन्दा विश्वविद्यालय उस समय सब विद्याश्रों का केन्द्र था। उसकी मर्यादा इतनी बढ़ी-चढ़ी थी कि उसके प्रति-उदारता प्रदर्शित करने के हेतु राजाश्रों में प्रायः प्रति-स्पर्धा हुआ करती थी। हुएनच्चाँग का जीवन चरित्र हमें यह बताता

है कि उसके भन्य-भवनों का निर्माण श्रेय एक के बाद दूसरे इस प्रकार छः राजात्रों को प्राप्त है। देश के अधीश्वर (हर्ष) ने उसके लिये एक सौ प्रामों का कर प्रदान किया था। ह्वानच्वाँग ने उसके विशाल एवं कई मंजिलों वाले भवनों की ऋत्यधिक प्रशंसा की है, उन भवनों के शिखर-बहुमूल्य रत्नों से जटित श्रौर ऊपरी प्रकोष्ट गगनचुम्बी थे। नालन्दा विश्व-भारती में कई सहस्र छात्र विद्यो-पार्जन करते थे। उनमें से बहुतेरे छात्र तो अपनी पिपासा को तृप्त करने तथा श्रज्ञान जनित श्रन्धकार को दूर करने के लिये विदेशों से आते थे। वे अपने संघ के आचार और नियमों के पालन में बड़े कट्टर होते थे, इसलिये ऋखिल भारतवर्ष में आदर्श माने जाते थे। अध्ययन एवं शास्त्रार्थ में वे इतना व्यस्त रहते थे कि दिन कव बीत गया, इसका उन्हें ज्ञान तक न होता था। ऋहर्निश शास्त्र चर्चा से उनकी ज्ञानसुधा उत्तेजित हुआ करती थी। उच तथा निम्न श्रेणी के "भ्रातृगण्" परस्पर के सहयोग से विद्या प्राप्त करने में सर्वथा सफल होते थे। वे महायान तथा अष्ठादश बौद्ध-साम्प्रदायों के प्रन्थों का भी अध्ययन करते थे, यही नहीं किन्तु साधारण, पुस्तकों, वेदादि, हेतु विद्या शब्द विद्या, चिकित्सा-विचा, इन्द्रजाल विचा, अथर्व वेद तथा सॉल्यादि के अतिरिक्त वे "अन्यान्य प्रन्थों, का भी अवलोकन तथा पाठ करते थे। इससे यह स्पष्ठ है कि नालन्दा-विद्यापीठ का उद्देश्य विद्यार्थियों को केवल प्राचीन रुदियों एवं परम्परात्रों की शिक्ता देना न था, किन्तु विशेषकर उसका लच्य छात्रों में बौद्धिक और आत्मिक ज्ञान-

ज्योति को जागृत करना था। उसकी सफलता का परिचय उसके कुछ स्नातकों के नामोल्लेख ही से भली-भांति मिल सकता है। उन स्नातकों में धर्मपाल, गुरामित, स्थिरमित, चन्द्रपालादि ऐसे प्रगाद पण्डित थे कि उनकी बुद्धि के चमत्कार तथा सदाचार से समस्त बौद्ध-संसार गौरवान्वित था। नालन्दा की कीर्ति यहाँ तक चतुर्दिक फैल गई थीकि जो कोई अपने को इसका स्नातक बताता वह सर्वत्र सम्मानास्पद समभा जाता था।

हर्षवर्धन स्वयं कई प्रख्यात विद्वानों के संरक्षक थे। इस बात से भी हम जान सकते हैं कि साहित्य में उनकी कितनी अभिरुचि थी। उनकी सभा के मार्वएड 'वाण्यमट्ट' थे, जिन्होंने अपने संरक्षक की प्रशस्ति में 'हर्षचितित्र' नामक प्रन्थ लिखा है। वाण्यमट्ट रचित और भी कई प्रन्थ हैं—चण्डी शतक, कांद्रम्बरी और पार्वती-परिण्य। आश्चर्य की बात है कि काद्रम्बरी तथा हर्षचितित्र दोनों कथाओं को वाण्यमट्ट अपूर्ण छोड़ गये। पश्चात् वाण्यमट्ट के पुत्र भूषण भट्ट ने—जहाँ काद्रम्बरी के शोक का वर्णन करना है, वहाँ से लेकर अन्त तक इस कथा की समाप्ति की। भाग्यवश भूषण भट्ट भी एक उद्भट विद्वान था, इसलिये उत्तराई की शैली और भाषा पूर्वाई ही के अनुरूप है। वस्तुतः अनुकरण इतना उत्तम है कि दोनों एक ही लेखक के लिखे माल्यम होते हैं।

हर्ष के साहित्य दल का दूसरा रहस्य मयूर किव था। तत्का-लीन साहित्य भग्डार में—सूर्यशतक, उसकी प्रधान कृति है। इस के पूर्व उसने "मयूरशतक" लिखा था। इन दोनों के क्रम सम्बन्ध में एक जनोक्ति प्रसिद्ध है कि "मयूरशीतल" की रचना के पश्चात् किव को कुछ व्याधि हो गई थी, श्रीर जब उसने सूर्यशतक बनाया तब रोग शान्त हो गया। मयूर किव हर्ष ही का सभासद था, इसकी पुष्टि "सारंगधर-पद्धित" तथा "सूक्तिमुक्तावली" के इस पद्य से भी होती है— "श्रहो प्रभावो वाग्देव्या यन मातङ्ग दिवाकरः, श्री हर्षस्याभवत् सभ्यः समोवाणमयूरयोः" श्रर्थात् श्री सरस्वती देवी की महिमा इतनी है कि दिवाकर नाम का श्रस्त्रुत भी वाण् श्रीर मयूर के समान श्री हर्ष की सभा का सभासद हुआ। इस प्रसिद्ध श्रोक में "मातङ्ग दिवाकर" नाम के एक श्रीर किव का उल्लेख है। खेद है कि इस विद्वान के सम्बन्ध में श्रभी तक कोई प्रकाश नहीं डाला गया, किन्तु साहित्य-गगन में इसकी ज्योति का इसीसे पता लग सकता है कि इसको हर्ष द्वारा पर्याप्त सम्मान श्रीर श्रादर प्राप्त हुआ था।

हुएनत्संग ने तो लिखा है कि और भी कई राजाओं से आव-रयक सामग्री तथा सहायता मिलती रही। बड़गाँव में मौखेरियों की दो मुद्रा मिली हैं। मौखारी राजा पूर्णवर्मा के सम्बन्ध में हुएनत्संग ने स्पष्ट लिखा है कि उन्होंने नालन्दा में बुद्ध की एक खड़ी ताम्र-प्रतिमा बनवाई थी। जिसकी ऊँचाई ८० फींट थी और जिसके रखने के लिये ६ मंजिल ऊँचे भवन की आवश्यकता थी। इसी प्रकार हर्षवर्धन के अन्य मित्र राजाओं से सहायता मिलती थी।

### (३) पालवंश

हर्षवर्धन के बाद नालन्दा-महाबिहार का संरच्चण प्रधानतः पालवंशी राजाओं द्वारा होता रहा, पालों के आधिपत्य का सूत्रपात त्राठवीं ईसवी सदी के त्रारम्भ से होता है। उस समय से बारहवीं सदी तक विश्वविद्यालय उन्हीं के संरत्तण में रहा। खुदाई में षालवंशियों की कई मुद्रायें मिली हैं। देवपाल के शिला-लेख से मालूम होता है कि उन्होंने वीरदेव को प्रधानाध्यत्त बनाया था। पालवंश के प्रथम राजा "गोपाल" (प्रथम) ने (ई०सन ७३०-७६६) त्रोदंतपुर में एक विहार की स्थापना की ऋौर धर्मपाल ने (ई० सन् ७६६-८०६) विक्रमशिला में एक दूसरे बिहार की स्थापना की । फिर भी नालन्दा महाविहार को इन पालवंशी राजाओं से समुचित सहायता मिलती गई। इन राजार्थों के ऐसे शिला लेख मिले हैं, जिनमें विश्वविद्यालय के लिये दिये इनके दानों का उल्लेख है। "अष्ट साहस्त्रिका प्रज्ञापालिका" की एक प्रतिलिपि इस वंश के अन्तिम राजा "गोविन्द्पाल" का नाम भी नालन्दा से सम्बद्ध है। 'श्रष्ट साहस्रिका प्रज्ञापालिका'' की एक प्रतिलिपि नालन्दा में गोविन्द्पाल के चौथे वर्ष (ई० सन् ११६४) में तैयार हुई थी। इस के थोड़े ही दिन बाद मुसलमानों के हाथ से इस विशाल-विद्यालय का ध्वंस हंग्रा। इसके बाद फिर एक बार इसे पुनरुजीवित करने की चेष्टा का उल्लेख है। पर वह चेष्टा विफल हुई। अन्त में कुछ तीर्थिकों ने आग लगा कर इसे जला ढाला।

#### स्थान का नामकरण

हम उत्पर लिख चुके हैं कि आरंभ से ही नालन्दा को देश कं विद्यानुरागी राजा महाराजाओं से यह अपरिमित सहायता मिलती रही। सम्भव है कि इसी कारण इस स्थानका नाम 'नालंदा' (श्रनन्तदान) पड़ गया हो । पर इस बात के सम्बन्ध में हुएनत्संग न बड़ी दिलचस्प बातें लिखी हैं-जन श्रुति यह थी कि संघाराम के दिच्चिए में त्राम्रवाटिका के बीच एक तालाब था। उसके निवासी नाग का नाम नालन्दा था और उसी से इस स्थान का यह नाम पड़ गया। किन्तु हुएनत्संग यह मत स्वीकार नहीं करता। प्राचीन काल में तथागत भगवान जब बोधिसत्व का जीवन व्यतीत कर रहे थे तब एक बार एक बड़े देश के राजा हुए, श्रौर इसी स्थान को अपनी राजधानी बनाई। करुणा से आई होकर वे निरन्तर यहाँ के जीवों के दुख दूर करने में तल्लीन रहते थे। इसकी स्मृति में वे 'अनन्त उदारता के श्रवतार'---श्रथवा "न-श्रलं-दा" (श्रप्रतिम-दानी) कहे जाने लगे, और संघाराम का यह नामकरण उसी स्मृति की रचा के लिये हुआ। हुएनत्संग "जातक कथा" के आधार पर नालन्दा नाम की यही व्युत्पत्ति मानता है। किन्तु इत्सिंग उपर्युक्त जनश्रुति वाली ही बात को सच बताता है। हाल में पं० हीरानन्द शास्त्री ने एक और मनोरंजक सिद्धान्त पेश किया है-

व नीलन्दा की व्युत्पत्ति "नल" अर्थात कमल के फूलों से बतलाते हैं। कमल के फूल आज भी नालन्दा में प्रचुरता से पाये

जाते हैं। पर जो हो, हुएनत्संग के समय में नालन्दा का नाम दिग्-दिगन्त में ज्याप्त हो गया था। इसकी उज्ज्वल कीर्ति कौमुदी विश्व-विस्तृत हो चलो थी। इसके यश सौर्म से आकृष्ट होकर ही सुद्र देशों से हजारों यात्री और विद्यार्थी यहाँ आतं थे। उन दिनों रेल न थी। मार्ग में बीहड़-से-बीहड़ स्थल थे। डाकुओं श्रीर वन्य-जन्तुत्रों का भय था। इस्सिंग श्रीर हुएनत्संग के विवरणों को पढ़ने से यह पता लगता है कि कैसी-कैसी कठिनाइयों को पार करके वे यहाँ पहुँचे थे। वैसे दिनों में दाक्रण कष्टों श्रीर विघ्नों का सामना करते हुए, विदेशियों के दल-के-दल का यहाँ आना 'नालन्दा की महत्ता का द्योतक है। उस महत्ता को सुरचित रखने का श्रेय चीनी यात्रियों को है, जिनके यात्रा-विवरण हमारे इतिहास के रत हैं। हुएनत्संग, इत्सिंग, कि-ई, बुकुँग आदि की यात्रा बृतान्तों में हमें नालन्दा की शिचा पद्धित आदि का बड़ा ही रोचक विवरण मिलता है।

### प्रवेशिका-परीचा और शिचा-पद्धति

नालन्दा की शिचा-प्रणाली कितनी उद्य-कोटि की थी, इसका कुछ अनुमान हम हुएनत्संग के दिये हुए द्वार पिछत से कर सकते हैं। हम कह चुके हैं कि विद्यालय के चारों ओर, मध्यभारत के किसी राजा की 'जो सम्भवतः हर्षवर्धन ही थे' बनवाई हुई, एक ऊँची प्राचीर थी। उसमें केवल एक ही द्वार था। उस द्वार पर एक प्रकारड विद्वान द्वार परिडत रहता था। वह उन नये विद्यान थिंथों की परीचा लेता था, जो विद्यालय में दाखिल होने के लिये

सुद्रवर्ती देशों से आते थे। यही उन लोगों की प्रवेशिका-परीचा थी। जो द्वार पण्डित के प्रश्नों का सन्तोषजनक उत्तर न दे सकते थे उन्हें निराश होकर लौट जाना पड़ता था। इस परीचा में सफल होने के किये प्राचीन और नवीन प्रन्थों का मननशीलता पूर्वक अध्ययन करना आवश्यक था। नवागत विद्यार्थियों को कठिन शास्त्रार्थ द्वारा अपनी योग्यता सिद्ध करनी पड़ती थी। यह परीचा इतनी कठिन थी कि इसमें ७ या म प्रवेशार्थी असफल होकर लौट जाते थे।

विक्रमशिला में भी यही प्रणाली थी। वहाँ ६ द्वार थे। सब पर एक-एक द्वार पण्डित थे। जो दो तीन सफल होते थे उनका भी सारा श्रभिमान विद्यालय के भीतर जाने पर चूर हो जाता था तारीफ तो यह कि द्वार परीचा की कठिनता होते हुए भी हुएनत्संग के समय में विद्यार्थियों की संख्या १०००० थी।

तब्ध प्रतिष्ठ बौद्ध-भिन्न उनके अध्यापक थे। शिन्ना पद्धति ठीक प्राचीन गुरुकुलों के ढंग की थी। छात्रों श्रीर श्रध्यापकों में बड़ा स्नेह था। छात्र बड़े गुरु भक्त थे। "तपसा ब्रह्मचर्येण श्रद्धया" इन तीनों के सुभग संमिश्रण से छात्रों का जीवन दीप्तिमान था। बौद्ध-धर्म प्रन्थों के श्रतिरिक्त वेद, हेतुविद्या, शब्दविद्या, तन्त्र, साँख्य तथा श्रन्य विविध विषय भी पदाये जाते थे। सर्वोद्गिणि शिन्ना के प्रभाव से, हुएनत्संग के समय में, एक सहस्र ऐसे विद्वान थे जो दस विषयों में निपुण थे। पाँच सी ऐसे थे जो ३० विषयों में पिएडत थे, श्रीर १० ऐसे थे, जो ४० विषयों में पारंगत थे।

तत्कालीन कुलपति 'प्रधानाचार्य शील भद्र' तो सभी विषयोंके पार-द्शी थे। हुएनत्संग ने यहां आकर इन्हीं का शिष्यत्व प्रहण किया था। पुनः इत्सिङ्ग के विवरण सं पता चलता है कि यहाँ शिज्ञा के दो विभाग थे। प्राथमिक और उच्च। प्राथमिक शिचा में सब से पहले व्याकरण पढ़ना पड़ता था। उसके बाद क्रम से हेत्विचा, श्रभिधर्म कोष श्रीर जातकर का श्रध्ययन करना पड़ता था। इस प्रकार प्राथमिक शिज्ञा समाप्त कर लेने पर विद्यार्थी उच्च शिज्ञा प्रहण करने के योग्य होते थे। तब उन्हें विद्वान श्रध्यापकों के साथ सम्भाव्य प्रश्नों पर शास्त्रार्थ करके ज्ञानार्जन करना पड़ता था। इस तरह जब उनकी शिचा समाप्त हो जाती थी तब वे राजसभा में जाते थे; वहाँ श्रपनी विद्वत्ता का परिचय देकर किसी राजकीय पद पर नियुक्त होते अथवा भूमि आदि का दान पाते थे। प्रखर प्रतिभा वाले विद्वानों की स्मृति-रत्ता के लिये उनका नाम प्रमुख एवं उच्च द्वारों पर् धवल वर्गों में श्रङ्कित कर दिया जाता था। परन्तु जिन लोगों की प्रवृत्ति ऋधिक विद्या प्राप्त करने की होती थी, वे और काम न करके अपने अध्ययन का क्रम पूर्ववत रखते थे। उन्हें वेदों श्रौर शास्त्रों का भी श्रध्ययन करना पड़ता था। ंगुरु स्त्रीर शिष्य का सम्बन्ध स्त्रादर्श था। परस्पर वार्तालाप में गुरुत्रों से शिष्यों को निरन्तर अमृल्य उपदेश मिला करते थे। हुएनत्संग ने लिखा है कि सारा दिन ज्ञान-चर्चा श्रीर वाद-विवाद तथा गृह प्रभों के समाधान में बीतता था।

#### नियमानुशासन

विद्यालय का नियमानुशासन भी प्रशंसनीय था। सब लोगों को संघ के उन सभी नियमों का उपालन करना पड़ता था, जिन्हें स्वयं भगवान् बुद्ध ने स्थिर किया था। भेदभाव का नाम न था। राजा हो या रंक, छोटा हो या बड़ा, बूढ़ा हो या जवान—सब पर नियम समान भाव में लागू थे।

जो लोग जितने अधिक वर्ष के शिष्य होते थे, उनका पद उतना ही उच्च गिना जाता था। अर्थात् विद्या के अनुसार उनका पद होता था।

संघ के सभी निवासियों को सब काम ठीक समय पर करना पड़ता था। पूजा-पाठ, भोजन-शयन सबके लिये समय नियत था। समय ज्ञान के लिये जल-घड़ी का प्रबन्ध था। उसी के अनुसार सूचना देने के लिये घण्टा बजाया जाता था। घण्टा बजाने के लिये लड़के और "कर्मदान" (विशेष कर्मचारी) नियुक्त थे। इत्सिंग ने जल-घड़ी और घण्टे का बड़ा रोचक वर्णन किया है। यदि कोई अनियत समय पर कोई काम करते पाया जाता था तो निथमानुसार दण्ड का भागी होता था। हुएनत्संग , लिखता है— "इस संघाराम के नियम जैसे कठोर हैं वैसे ही साधु लोग भी उनका पालन करने में तत्पर हैं, और सम्पूर्ण भारतवर्ष मिक्त के साथ इन लोगों का अनुसरण करता है। इतना ही नहीं, विद्यार्थियों को इन नियमों के अतिरिक्त विनय और शिष्टता के नियमों का भी पालन करना पड़ता था। व्यसन का तो उनमें नाम भी न था।

उनका चिरत्र शुद्ध और जीवन तपस्यामय था। हात्रावास की कोठिरियों में उनके सोने के लिये जो पत्थर के मंच बने हुए हैं वे इस ढग के हैं कि उन पर शायद ही कोई सुख की नींद सो सके? निश्चय ही वे जान-वूक्तकर ऐसे बनाये गये थे। उनसे यह स्पष्ट विदित होता है कि वहाँ विद्यार्थी जीवन में 'श्वान-निद्रा' के श्वादर्श का किस प्रकार पालन किया जाता था। संघाराम की एक-एक कोठरी में एक-एक विद्यार्थी के रहने का प्रबन्ध था। उसीमें उनकी चीजें रखने तथा सोने की भी व्यवस्था थी। विद्यालय में ऐसे सौ मंच बने हुए थे, जिन पर गुरु बैठकर शिष्यों को,शिचा देते थे। वाद-वित्राद के लिये बड़े-बड़े कमरे बने हुए थे, जिनमें दो हजार भिद्ध एक साथ बैठ सकते थे। ज्योतिर्विद्या की पढ़ाई के लिये ऊँचे-ऊँचे मानमंदिर बने हुए थे।

#### विद्यालय के आय-व्यय आदि का प्रबंध

वह विशुद्ध निःशुल्क शिला थी। बिना किसी तरह के खर्च के ही विद्यार्थियों की दैनिक आवश्यकतायें पूरी हो जाती थीं। हुएन-त्संग ने लिखा है कि देश के तत्कालीन राजा ने एकसौ गाँवों का कर विद्यालय के लिये अलग कर दिया था। यह राजा सम्भवतः "हर्ष" ही होगा। हर्ष के सम्बन्ध में हुएनत्संग ने लिखा है— "जब हर्ष ने संघाराम में बुद्ध-प्रतिमा बनवाने का निश्चय किया, तब उन्होंने कहा, मैं अपनी भक्ति प्रदर्शित करने के लिये प्रति दिन संघ के चालीस भिज्नकों को भोजन कराऊँगा। इसके अतिरिक्त उक्त

गाँवों के २०० गृहस्थ भी कईसौ मन चावल श्रौर कईसौ मन दूध तथा मक्खन प्रति दिन दान करते थे।

विद्यालय की स्रोर से विद्यार्थियों के स्रान्न, वस्न, शब्या स्रौर श्रीषि का समुचित प्रबन्ध था। हुएनत्संग जब तक नालन्दा में रहा, तब तक उसे १२० जंबीर, २० सुपारी, आधा छटाँक कपूर श्रीर लगभग ३॥ छटाँक महाशील चावल मिलता रहा। इसके श्रतिरिक्त उसे प्रति मास लगभग ३-४ छटाँक तेल यथेष्ट मक्खन श्रौर श्रन्य श्रावश्यक वस्तुयें भी मिलती थीं। इत्सिंग के समय में विद्यालय के ऋधिकार में २०० गाँव ऋा चुके थे। मालूम होता है हुएनत्संग के बाद और इत्सिंग के समय तक सी और गाँवों का कर विद्यालय के खर्च के लिये मिल चुका था। ये गाँव राजाश्रों की कई पीढ़ियों के दान के फल थे। आर्थ चलकर पालवंशी राजात्रों के समय में भी इस तरह की सहायता और दान की प्रणाली जारी रही। श्री हीरानन्द शास्त्री को नालन्दा में श्री देव-पाल देव का एक ताम्रपत्र मिला था। उसमें देवपाल द्वारा महा-बिहार के संचालन के एक श्रीर चतुर्दिक से श्राये हुए भिचुकों के सेवा-सत्कार तथा धर्म-प्रन्थों के लिखने के लिये "राजगृह" श्रौर "गया" जिले के पाँच गाँवों के दान का उल्लेख है। इसी प्रकार श्रम्त तक एक के बाद दूसरे राजा से सहायता मिलती गई। इसी-लिये यहाँ के विद्यार्थी, जीवन की आवश्यकताओं की चिन्ता से ्युक्त होकर, निःशुल्क शिचा पाते हुए निरन्तर ज्ञानार्जन में दत्त-चित्त रहते थे।

#### पुस्तकालय

विद्यालय में एक बहुत विशाल पुस्तकालय भी था। इसके लिये यहां के "धम्मगंज" नामक स्थान में तीन भव्य भवन बने हुए थे. रमसागर, रत्नद्धि श्रौर रत्नरंजक । इनमें रत्नद्धि नौ खरड का था। इन खरडों में असंख्य पुस्तकें सजी रहती थीं। पुस्तकालय में बौद्ध-धर्म प्रन्थों की प्रतिलिपि तैयार करने के लिये छनेक भिच्च नियुक्त थे। दूर-दूर देशों के विद्वान भी आकर यहां के प्रन्थों की प्रतिलिपि ले जाया करते थे। हुएनत्संग यहां दो वर्ष रह कर ६४७ प्रन्थों की प्रतिलिपि तैयार करके अपने साथ ले गया था। इत्सिंग भी अपने साथ कोई ४०० पुस्तकों की प्रतिलिपि ले गया। नालन्दा के हस्तिलिपिकार अपनी तैयार की हुई हस्तिलिपि में अपने नाम के साथ-साथ तत्कालीन राजा के राज्यकाल का भी उठलंख कर देते थे। यही कारण है कि नालन्दा की जो हस्त-लिखित पुस्तकें आज कल यत्र-तत्र मिल जाती हैं, उनके समय का बोध सुगमता से हो जाता है। ऐसे मिल जाने वाले प्रन्थों में कितन ही पाल-कालीन होते हैं। इससे माल्म होता है कि उस समय बहुत से प्रन्थों की प्रतिलिपियाँ तैयार की गई थीं। नालन्दा के कई हस्त-लिखित प्रथ त्राज केन्त्रिज और लन्दन के पुस्तकालयों में सुरचित हैं।

## महाविद्यालय के कुछ प्रसिद्ध विद्वान

नालन्दा-महाबिहार में विद्या के सभी साधन विद्यमान थे। इसीलिये यहाँ से एक-से-एक दिग्गज विद्वान निकलते थे, जो केवल विदेश में हो नहीं सुदूर विदेशों में भी जाकर ज्ञान का प्रचार करते थे। हुएनत्संग ने कुछ उद्भट पंडितों का नामोल्लेख किया है। लिखा है कि प्रत्येक विद्वान ने कोई दस-दस पुस्तकें ख्रीर टीकायें बनाई थीं, जो चारों ख्रोर देश में प्रचलित हुईं ख्रीर ख्रव तक प्रसिद्ध हैं।

ु अपनी विद्वता से ज्ञानहीन संसारी मनुष्यों को प्रबुद्ध करने वाले धर्मपाल श्रीर चन्द्रपाल श्रपने श्रेष्ठ उपदेश की धारा दूर तक प्रवाहित करने वाले गुणमित, श्रीर स्थिरमित, सुस्पष्ट युक्तियों वाले प्रभामित्र,विशुद्ध वाग्मी जिनमित्र,त्रादर्श चरित्रवान् श्रीर बुद्धिमान ज्ञानचन्द्र, शीघबुद्ध तथा शीलभद्र महाबिहार के शिक्तकों में मान्य प्रधान थे। इनमें जिनमित्र "भूलसर्वास्तिवाद-निकाय" के प्रणेता थे। हुएनत्संग के समय में शोलभद्र ही विद्यालय के प्रधानाचार्य थे। वे बंगाल के राजकुमार थे, पर संसार से विरक्त हो, धर्म ऋौर विद्या की उपासना में लग गये थे। सभी सूत्रों और शास्त्रों पर उनका अखण्ड अधिकार था। हुएनत्संग उन्हीं का शिष्य रहा ! इस्सिंग ने उनके अतिरिक्त नागार्जुन, देव, अश्वघोष, वसुबन्धु, दिङ्नाग, कमलशील, रत्नसिंह प्रभृति अन्य कई विद्वानों का उल्लेख किया है। नवीं ईस्वी सदी के प्रारम्भ में नालन्दा के विद्वान "शान्तिरिचत, भोट देश (तिब्बत) के राजा द्वारा निमंत्रित होकर वहाँ गये थे। उन्हीं के द्वारा वहाँ के आधुनिक "लामा" मत का बीज-बपन हुआ। उन्हें वहाँ 'आचार्यबोधिसत्व' की उपाधि मिली थी। उनके बाद नालन्दा से "कमलशील" निमन्त्रित होकर वहाँ गये और अभिधर्म-शाखा के अध्यत्त बनाये गये। हमें पालों के

समय के छुछ ऐसे ही विद्वानों का भी पता लगता है। यथा—वीर-देव, जिन्हें देवपाल ने नालन्दा का प्रधानाचार्य बनाया था। पूर्वोक्त हिलसा नामक स्थान में देवपाल का एक शिलालेख मिला है, जिसमें मंजुश्रीदेव नामक एक अन्य विद्वान का भी एल्लेख है। नयपाल (१०१४ ई०) के समय में नालन्दा महाविहार के प्रधानाचार्य "दीपंकर श्रीज्ञान" थे, जिन्हें भोट के राजा की प्रार्थना के अनुसार वहाँ जाना पड़ा था। नालन्दा के और भी कई पिछतों ने बाहर जाकर ज्ञान का आलोक फैलाया था। इनका वर्णन करते हुए इत्सिंग ने लिखा है कि ये सभी समान रूप से प्रसिद्ध थे।

## धार्मिक आदर्श और महाविहार के विशिष्ट मन्दिर आवास भवन आदि

नालन्दा महाबिहार का धार्मिक आदर्श बौद्ध-धर्म का महायान सम्प्रदाय था। यहाँ सर्वास्तिवाद की प्रधानता थी। हुएनत्संग के समय में यह विद्यालय तान्त्रिक मत का केन्द्र हो रहा था। नालन्दा महाबिहार की यह बहुत बड़ी खूबी है कि यद्यपि वह सर्वतोभावेन बौद्ध विद्यालय था, तथापि सान्प्रदायिक असिहिष्णुता वहाँ लेशमात्र न थी। वहाँ बौद्ध-मृर्तियों के साथ शिव-पार्वती आदि हिन्दू देव-देवियों का पाया जाना इस बात का प्रत्यच्च प्रमाण है। पाठकों को यह जानने की उत्सुकता होगी कि इतने अधिक पण्डितों और विद्यार्थियों के रहने का क्या प्रबन्ध था। अध्यापकों और छात्रों के रहने के लिये वहाँ एक-से-एक विस्तृत, विशाल और दर्शनीय भवन बने हुए थे।

उपर कहा जा चुका है कि नालन्दा में किस प्रकार एक के बाद दूसरे राजा संवारामों का निर्माण कराते रहते थे। हुएनत्संग ने यहाँ के संघारामों और कुछ बिहारों का वर्णन किया है। यहाँ का एक बिहार तो तीन सौ कीट ऊँचा था, यह बहुत विशाल था। हुएनत्संग लिखता है—"इसकी सुन्दरता, विस्तार और इसके भीतर बुद्धदेव की मूर्ति आदि सब बातें ठीक वैसी ही हैं, जैसे बोधिवृद्ध के नीचे वाले बिहार में हैं।

बुद्धभद्र का निवास-भवन, जिसमें हुएनत्संग ठहरा था, चार खरड का था। इन विशाल एवं मनोहर मन्दिरों की प्रशंसा में हुएनत्संग के जीवनी-लेखक हुई-ली ने लिखा है---"समलंकृत शिखर तथा सुषमापूर्ण श्रद्धालिकायें उत्तुंग गिर-शृङ्कों की तरह परस्पर सम्मिलित हैं। बेधशालायें प्रातःकालीन वाष्प में लुप्त-सी जान पड़ती हैं ऋौर ऊपर के कमरे बादलों से भी ऊँचे जान पड़ते हैं। खिड़िकयों से यह देखा जा सकता है कि हवा श्रीर मेघ किस प्रकार नये आकारों की सृष्टि करते हैं। गगनचुंबी वलभियों के ऊपर सूर्य-चन्द्र प्रहण का स्पष्ट निरीत्तरण किया जा सकता है। गहरे श्रीर निर्मल जलाशय लाल श्रीर नीले कमलों को बड़ी सुन्दरता से घारण किये हुए हैं। बीच-बीच में उन पर विस्तीर्ण अमराइयों की बड़ी सुन्दर छाया पड़ती है। बाहर के सभी चैत्य, जिनमें भिजुकों के आवास हैं, चार खएड के हैं।सीढ़ियों के सर्पा-कार भुकाव, छतों के सुसज्जित छोर, खम्भों की नकीस नकाशी, वेदिकाओं ( Railings ) की मनोहर पंक्तियाँ, खपरैल छतों के

ऊपर हजारों रंगों में प्रतिविम्बित प्रकाश—ये सब मिलकर एक दृश्य की श्रीवृद्धि करते हैं।

## वस्तु तथा मूर्ति-कला

नालन्दा की वस्तु तथा मृर्ति-कला के सम्बन्ध में कुछ कहे बिना यह विवरण अधूरा रह जायगा। यहाँ के भवनों की छेकन (Layout, plan) में इतना सौष्ठव है कि त्राज खोदकर निकाले गये भग्नावशेषों की दशा में भी उन्हें देखकर हृद्य आनिद्त हो उठता है और उनके बनी हुई दशा का चित्र आप-ही-आप आँखों के आगे खिंच जाता है। एक के बाद एक भवन यहाँ के स्थापित इस ख़ूबी से बनाये गये हैं, मानो सारे विद्यापीठ का नक़शा उन्होंने पहले ही से सोच रक्खा हो। कोई भी इमारत ऐसी नहीं है, जो बेजोड़, बेमेल वा कुठार मालूम पड़ती हो। जिस भवन-मालिका के निर्माण में, एक सहस्र वर्ष का लम्बा समय लगा हो, वहाँ ऐसे सोष्ठव का निर्माण पहुँचे हुए शिल्पियों के ही मस्तिष्क का काम है। नालन्दा की खुदाई के पहले भारतीय स्थापल्य के इतिहास के विद्वानों का मत था कि इमारतों में कमानियों, डाटों ( Arches ) का प्रयोग भारत ने अरब से सीखा है, पहले से भारतीय वास्तु शिल्पी कमानी के सिद्धान्त से अनिभन्न थे। किन्तु नालन्दा के उद्घाटित होने पर यह श्रनुमान निर्मूल सिद्ध हुआ।

आज जो चार प्रकार की कमानियाँ—अर्थात् गोल, कुबड़ी, नोकदार और समथल—भवनों के निर्माण में व्यवहृत होती हैं, च्य चारों ही के नमूने यहाँ की इमारतों में मिले हैं। यहाँ की इमा-

रतों की पुष्ट श्रौर सुडौल ईंट ऐसी सुघड़ता से चिनी गई हैं कि कहीं-कहीं तो उनकी दरज तक नहीं मालूम होती। नालन्दा के छात्रावास और कमरे आदि देखने से सचमुच ही आजकल के प्रसिद्ध विद्यालय भी फीके से लगते हैं। कहीं-कहीं मंचादि की भित्तियों पर ऐसी सुन्दर चित्र मूर्तिकारी है कि देखते ही बनता है। कहीं बुद्ध के जातक के कथात्रों की बातें श्रंकित हैं, कहीं शिव श्रीर पार्वती की प्रतिकृति, कहीं बाजा बजाती हुई किन्नारियाँ, कहीं गजलत्त, कहीं श्रग्नि, कहीं कुवेर, कहीं संकटाकृत आदि। एक बृहतस्तूप के भूमिस्पर्श मुद्रा में बुद्धदेव की एक भव्य विशाल मूर्ति है। वह त्राकार में शायद बौद्ध-गया की मूर्ति के लगभग होगी। यहाँ के लोग उसे आजकल बदुक भैरव की मूर्ति समभते हैं और उसकी पूजा करते हैं। यहाँ इमारतों पर जो कतिपय बुद्ध-मूर्तियाँ मसाले की बनी हैं। वे इतनी भावपूर्ण हैं कि उनका शब्द-चित्रण त्रसम्भव-सा है। बुद्ध के प्रशान्त भव्य मुख-मण्डल पर द्या, करुणा और दिन्य सौन्दर्य की जो अभिन्यक्ति शिल्पी ने की है, उनके विमल और ध्यानस्थ नेत्रों से जो स्राभा, स्रार्द्रता, गम्भीरता, एकाप्रता एवं विश्व-वेदना उसने टपकाई है, उसके दर्शन करके किसका हृद्य पवित्र एवं निष्पंक न हो जायगा। यहाँ की प्रस्तर मृर्तियाँ भी ऐसी सुन्दर हैं। श्रीर छोटी-छोटी धातु-प्रतिमात्रों में तो पावन लोकोत्तर भावों की व्यंजना में तो कलावन्तों ने कमाल कर दिया है। अंगप्रमाण (एनाटोमी) की जो पाश्चात्य परिभाषा है, उसका चाहे इन मूर्तियों में अभाव हो, किन्तु भाव और कल्पना

के निदर्शन में तो ये ऋदितीय हैं, ऋथीत् कला का वास्तविक उद्देश्य—"हृदय में लोकोत्तर आनन्द का उद्बोधन" इनके द्वारा पूर्णतः सिद्ध होता है।

## कूप श्रीर जलाशय

हुएनत्संग ने नालन्दा के एक विशाल कूप का वर्णन किया है। खुदाई में भी एक अठमहला सुन्दर कुआँ मिला है। इस कुएँ को देखकर हम इसका जल पीने का लोभ सँवरण न कर सके। वास्तव में जल सुस्वादु और निर्मल है। कई प्राचीन जलाशय अब भी यहाँ की शोभा बढ़ा रहे हैं। एक तालाब तो ऐसा है, जिसमें स्नान करने से लोगों का ऐसा ही विश्वास है कि कुष्ठ-रोग दूर हो जात है। कम-से-कम एक ऐसे सज्जन को तो हम स्वयं जानते हैं, जिन का बढ़ा हुआ कुष्ठ-रोग केवल इस तालाब में नित्य स्नान करने से छूट गया। शरद्-ऋतु में ये जलाशय विकसित कमलों से विभूषित होकर अत्यन्त मनोहर देख पढ़ते हैं।

## प्रहार ऋौर संहार

नालन्दा के संघारामों को देखने से जान पड़ता है कि उन पर हृदयहीन शत्रुओं के अनेक प्रहार हुए थे। कुछ मन्दिर और आवास प्राचीन भग्नावशेषों के उपर बने मालूम होते हैं। नालन्द महाबिहार पर प्रथम आधात सम्भवतः बालादित्य (नरसिंह गुप्त) के शत्रु "मिहिरकुल" का हुआ होगा। बालादित्य-राज ने इमारतों की फिर मरम्मत करा दी होगी। दूसरा प्रहार 'शशांक' का हुआ होगा। इस बार मरम्मत हर्षवर्धन ने कराई होगी।

संघारामों के चारों श्रोर ऊँची चहारदीवारी बनाने का उद्देश्य सम्भवतः उन्हें बाहरी त्राक्रमणों से सुरि्तत रखना ही होगा। जो हो, नालन्दा पर अन्तिम घोर प्रहार मुसलमानों का हुआ। प्रहार क्या संहार ही हुआ। मुसलमान इतिहासकार 'मिनाज' के श्रनुसार मगध पर मुसलमानों की चढ़ाई का समय १६६६ ई० है। उसी समय इधर के तीनों विद्यालयों नालन्दा, विक्रमशिला श्रीर श्रोंदतपुर का विध्वंस हुआ। तारानाथ से मालूम होता है कि मगध की पहली चढ़ाई में मुसलमानों को निराश होकर भाग जाना पड़ा था, पर दूसरी चढ़ाई में मुहम्मद बख्तियार अचानक बड़ी चढ़ाई के साथ दूट पड़ा। उसके आक्रमण का पता किसी को न था। उस समय मगध के राजा गोविन्दपाल थे। वे बहुत जूढ़े हो गये थे। लड़ाई में वे वीर गित को प्राप्त हुए। फिर तो खूब लुट-पाट मची। उसी समय नालन्दा महाविहार का विनाश हुआ। बहुत-से भिद्ध मार डाले गये। कुछ विदेशों में भाग गये। श्रन्ध-तान्त्रिक मत के दुष्प्रभाव से, धर्म-श्रान्तियों से, व्यभिचार श्रादि से बौद्ध-धर्म उस समय भीतर-ही-भीतर जर्जर हो उठा था। उसकी बह पुरानी शक्ति जीर्थं-शीर्थं हो चुकी थी। इसके अतिरिक्त देश-भर में उस समय उत्पात और श्रनाचार व्याप्त था। श्रतएव देश की तत्कालीन स्थिति का अनुसरण करते हुए नालन्दा भी अधः-पतित हुआ। उसके बाद तिब्बती प्रमाण के अनुसार नालन्दा को पुनर्जीवित करने का प्रयत्न किया गया। "मुद्रितभद्र" नामक एक भिजुक ने वहाँ के चैत्यों और मन्दिरों की मरम्मत कराई होगी।

किसी राजा के मन्त्री "कुक्षटिसिद्धि" ने एक और मन्दिर का नर्माण किया। एक समय जब उसमें धर्मीपदेश हो रहा था, दो दरिद्र तीर्थक वहाँ आ पहुँचे । कुछ दुष्ट चंचल भिन्नुकों ने उन पर श्रग्रद्ध जल फेंककर उनका श्रपमान किया। इससे वे क्रद्ध हो गये। तदुपरान्त बारह वर्ष तक सूर्य की उपासना करके उन्होंने एक यज्ञ का अनुष्ठान आरम्भ किया और महाबिहार के मन्दिरों श्रादि पर यज्ञादि के धधकते हुए चैले और श्रंगारे फेंककर उन्हें भरम कर डाला। खुदाई में जो मन्दिर त्रादि निकल रहे हैं, उनमें जलाये जाने का स्पष्ट प्रमाग मिल रहा है। बालादित्य के शिला-लेख से भी इस बात की सत्यता सिद्ध होती है। उस शिलालेख में श्रिप्तदाह के बाद एक मन्दिर के मरम्मत किये जाने का उल्लेख है। नालन्दा में प्राप्त जले हुए चावल के कण भी इस बात की स्पष्ट सूचना देते हैं। सम्भव है कि चावल के इन कर्णों में हुएन-त्संग द्वारा प्रशंसित उस 'महाशील' चावल के कएा भी हों, जो उसे अन्यान्य वस्तुओं के साथ प्रति दिन मिलता था। उस चावल के कण भी पुष्ट होते थे।

भात तो बहुत ही सुगन्धित और चमकीला होता था। वह चावल केवल मगध में ही होता था और राजा-महाराजाओं तथा धार्मिक महात्माओं को ही मिलता था। इसी लिये उसका नाम "महाशील" पड़ा था।

#### उपसंहार

नालन्दा-महाबिहार् के उदय श्रौर अस्त की कहानी संज्ञेप में

हम सुना चुके। यह एक त्रादर्श विद्यालय था। भारतीय शिचा के सभी उच्च आदर्श उसमें वर्तमान थे। कोलाइलपूर्ण संसार से द्र निर्मल जलाशयों श्रौर सुविस्तृत श्राम्रकाननों से सुशोभित शान्त एवं सात्विक तपोवन में, इसकी स्थापना हुई थी। तपोवन श्रौर तपोमय जीवन, यही इसकी महत्ता का रहस्य था। इसके भव्य भवनों, मनोहर मन्दिरों श्रीर सुचारु चैत्यादिकों के देखने श्रीर इसके विश्वव्यापी पवित्र प्रभाव का चिन्तन करने से हृदय में श्चनेक कोमल श्रीर किशोर भावनायें जाग उठती हैं। कई सी वर्षों का इतिहास श्रॉंखों के सामने नाच उठता है।

आगरे के प्रसिद्ध 'ताजमहल' पर अनेक कवियों ने अनूठी उक्तियाँ कही हैं। पर नालन्दा के भग्न, किन्तु दिव्य बिहारों और संघारामों पर उनका हृद्य नहीं पसीजा। नालन्दा अनेक तपस्वी सहात्मात्रों के यश-सौरम से सुरिभत है। इसमें हत्तंत्री मंकृत करने की पर्याप्त सामग्री है। इस तीर्थ-भूमि का प्रत्येक रेग्यु-कम भारतीय सभ्यता एवं संस्कृति का दर्पण है। इसके दर्शन से ऐसा भासित होता है, मानो प्राचीन भग्न-मन्दिरों से बौद्ध-भिद्धकों की पवित्र आत्मार्ये संसार के कल्याण के निमित्त दिव्य ज्ञान का आलोक लिये हुए निकल रही हैं। यहाँ का सारा वायु-मण्डल इस पवित्र मन्त्र से गुंजवा हुन्ना सा प्रतीत होता है—

ं भर्म शरमां गच्छामि, बुद्धं शरम्यं गच्छामि, संवं शरमां गच्छामिण ।

Date Call No.....

#### : 88:

## बौद्ध-धर्म का श्रस्त

बौद्ध-धर्म के लोप की कथा एक बहुत ही आश्चर्यजनक है। यह बात समक्त में नहीं आती कि जो बौद्ध-धर्म ४०० वर्षों के अन्दर लगभग सारे एशिया के अन्दर फैल गया, वह एकाएक कैसे लोप हो गयः। परन्तु वास्तव में देखा जाय तो हमें मालूम होगा कि बौद्ध-धर्म का लोप नहीं हुआ, बिल्क उसका रूप बदल गया। यह तो हमको मानना ही पड़ेगा कि जिस समय बौद्ध-धर्म लगभग समस्त एशिया में फैल गया था, उस समय भी हिन्दू-धर्म नष्ट नहीं हुआ था। जहाँ-जहाँ बौद्धों के मठ-मूर्ति आदि थे, वहाँ हिन्दुओं के भी देवी-देवताओं की पूजा और मन्दिर निर्माण हो रहे थे। पुष्पिमत्र का अश्वमेध यज्ञ, वैशेषिकों के यज्ञ और उस समय के बने हुए मन्दिर-स्तूप आदि इसके ज्वलन्त प्रमाण हैं।

बुद्ध ने जिस समय श्रिहिंसा धर्म चलाया, उस समय हिन्दुश्रों का धर्म बहुत पतित हो गया था। यज्ञ का बड़ा भारी जोर था। यज्ञ को ही वह सर्वोत्कृष्ट धर्म मानते थे। वास्तविक धर्म से वह विमुख थे। सर्वसाधारण ब्राह्मण श्रीर चत्रियों के श्रत्याचारों से लोग पीड़ित थे। छोटी जातियाँ बिल्कुल कुचली हुई थीं। उनके साथ बड़ा बुरा व्यवहार किया जाता था।

ऐसी अवस्था में बुद्ध ने जो एकाएक अहिंसा की आवाज

उठाई तो एकदम सब के मन मोहित कर लिये। जब उसने छोटी-से-छोटी जाति के लोगों को अपने धर्म में बड़े-से-बड़े पद दिये तो लाखों उसके अनुयायी हो गये। दूसरे बुद्ध ने भारतीयों तक ही अपने धर्म को सीमित नहीं रक्खा।

बुद्ध ने उपदेश दिया कि यझ करना, श्रिप्त में घी होमना श्रीर पशु श्रों को जलाना, यह कोई श्राच्छा धर्म नहीं है। इसकी श्रपेता तो यह श्राच्छा है कि श्रपनी बुरी भावनाश्रों को दमन करों; क्रोध, मान, माया, लोभ, द्वेष श्रादि को त्यागों श्रीर झान रूपी श्रिप्त में श्रपने कर्मों को जलाश्रो। बुद्ध का यह सरल धर्म लोगों को भा गया श्रीर ढेर-के-ढेर नर-नारी भिद्ध तथा भिद्धियाँ होकर बौद्ध-मत का जो निर्वाण का मार्ग था, उसका श्रनुसरण करने लगे। परन्तु सब लोग सन्यासी नहीं बन सकते थे, इसलिये बुद्ध ने गृहस्थों के लिये भी एक ऐसा मार्ग बताया कि जो बिल्कुल सरल श्रा। बुद्ध का व्यक्तित्व बहुत बढ़ा-चढ़ा था।

जब महायान-सम्प्रदाय की उत्पत्ति हुई तो बुद्ध और बुद्धत्व दोनों का समान मान होने लगा। महायान-सम्प्रदाय के सिद्धान्तानुसार गृहस्थावस्था में रहकर भी मनुष्य निर्वाण प्राप्त कर सकता है।

बुद्ध ने अपनी साधारण भाषा में ही उपदेश दिया था और प्रन्थ भी अपनी साधारण भाषा में बनाये थे। महायान-सम्प्रदाय के प्रन्थ संस्कृत भाषा में थे, अतः वह ब्राह्मण विद्वानों के हाथ में चला गया और धीरे-धीरे पौराणिक धर्म में मिल गया। गुप्तवंश के राजाओं के राज्य-कालमें बौद्ध-धर्म हिन्दू-भर्म में बहुत कुछ मिल गया। ये राजा हिन्दू-धर्म के अनुयायी थे और ब्राह्मणों की राय से सब काम करते थे। इन्होंने दो बड़े भारी यहा भी किये, इससे बौद्धों को बड़ा नुक्रसात पहुँचा, परन्तु इन राजाओं का बोद्ध-धर्म के प्रति ऐसा कठिन व्यवहार नहीं था। जब फाहियान यहाँ द्याया तो यहाँ सैकड़ों संघाराम और स्तूप थे, जहाँ हजारों बौद्ध-भिद्ध रहते थे। फाहियान के समय गान्धार देश में जो हीनयान-सम्प्रदाय था, वड़ी गिरी अवस्था में था। इसके बाद ७वीं शताव्दि के मुसलमानी आक्रमण ने भी बौद्ध-धर्म को नष्ट-भ्रष्ट कर दिया।

श्रम इस बात पर प्रकाश डालना है कि बौद्ध-धर्म का सर्वनाश कैसे हुआ? बुद्ध ने अपने उपदेश सर्वसाधारण की भाषा में बनाये थे। अशोक ने भी अपने शिलालेख सर्वसाधारण भाषा में लिखाये थे। लेकिन महायान-सम्प्रदाय के सभी प्रन्थ संस्कृत भाषा में लिखाये । ये थे और अपने शिलालेख भी संस्कृत भाषा में ही लिखाये। गुप्त वंश के राजाओं के भी शिलालेख संस्कृत भाषा में ही मिलते हैं। इस संस्कृत भाषा ने ही बौद्ध-धर्म का नाश किया है।

श्राज जितने भी शिलालेख बुद्ध के समय से लेकर कनिष्क के समय तक के मिलते हैं। उनमें ब्राह्मणों के यज्ञ श्रीर देवी-देवताश्रों का उल्लेख मिलता है। लेकिन पाँचवीं शताब्दि के जो शिलालेख मिलते हैं, उनमें इनका कोई वर्णन नहीं है।

बौद्ध-धर्म हिन्दू-धर्म में मिल गया। वर्तमान पौराणिक धर्म ही बौद्ध-धर्म का बिगड़ा हुआ स्वरूप है, जिसे वैष्णव धर्म कहते हैं। समाप्त

# लेखक की अन्य पुस्तकें-

- १—हिन्दूराष्ट्र का नव-निर्माण—हिन्दूधमें के पुराने खरडहर को साहस पूर्वक विध्वंस करके नया राष्ट्र कैसे खड़ा किया जा सकता है, इस पर अनोखे विचार इस पुस्तक में हैं। मृल्य ३)
- २—<u>व्यभिचार</u>—जिसने पहले छपकर हिन्दी संसार में तह-लका मचा दिया था और जो गत १० वर्ष से श्रप्राप्य था, हमने श्रिधिक-से-श्रिधक जोखिम उठाकर प्रकाशित की है। मृल्य ३)
- ३—<u>प्राण दण्ड</u>—इस विषय पर हिन्दी में यह एक ही पुस्तक है। मूल्य १॥)
- ४—धर्म के नाम पर—भूठ, बेइमानी, दग्नाबाजी, हत्या, ज्यभिचार आदि बुराईयाँ कैसे घड़ल्ले से धर्म के नाम पर की जाती हैं, इसका रोमाँचकारी हाल इस पुस्तक में पढ़िये। चौथा संस्करण अपकर आँधी की भाँति बिक रही है। मूल्य १)
- ४—<u>आदर्श बालक</u>—यह पुस्तक त्रापके बच्चों के लिये आत्मिक भोजन का काम देगी। तुरन्त एक प्रति मंगा लीजिये। १४० पृष्ठ, बढ़िया काराज, सुन्दर छपाई मूल्य केवल॥)

प्रकाशक-

हिन्दी-साहित्य-मगडल, चांदनी चौक, देहली।





"A book that is shut is but a block"

ook that is shu.

ARCHAEOLOGICAL

GOVT. OF INDIA

of Archaeology

HI.

help us to keep the book Please moving. and clean